
הרב יאיר וייץ

מתי מתקנים טעות בקריאת התורה

• רקע לשאלת תיקונים בעת קריאת התורה	

• שני דברים מוסכמים	

• שתי שיטות ראשונים	

• טעות מחזירים את 	 כל  על   – שיטת הרמב"ם 

הקורא

• מקור שיטת הרמב"ם	

• הטועה 	 את  להחזיר  אין   — המנהיג  שיטת 

בקריאתו משום הלבנת פנים

• באלו סוגי טעות עסק המנהיג?	

• הגרסאות במדרש שיר השירים רבה	

• קוראים 	 הדחק  בשעת   — הדשן  תרומת 

בתורה גם כשיהיו טעויות

• סיכום ביניים	

• שלוש שיטות בהסברת דברי הטור	

• הכרעת האחרונים	

• המחמירים כרמב"ם	

• סיעת המקלים כמנהיג	

• הסוברים שמחזירים רק על שינוי שמשנה 	

משמעות

• בדעת 	 הדחק  בשעת  שהתחשבו  מחמירים 

המנהיג

• קריאה כשיהיו טעויות של שינוי משמעות	

• וגילו 	 קריאה חוזרת לאחר שסיימו לקרוא 

שטעו

• פירוש "גוערים בו"	

• גוערים לאחר הקריאה ובצנעה	

• גוערים במהלך הקריאה	

• סיכום	

• מצווה, 	 בר  נער  לגבי  מעשיות  מסקנות 

והצעה להעמדת ממונה לקריאה

כאשר  עושים  מה  שטעה?  בתורה  הקורא  את  לתקן  יש  וכיצד  האם 

את  מציג  וייץ  יאיר  הרב  מצווה?   בר  נער  הוא  שטעה  הקורא 

מחלוקת הפוסקים בנושא זה: הרמב"ם והשו"ע הקובעים שיש להחזיר 

את הקורא על כל טעות, ולעומתם בעל ספר המנהיג והב"ח הסבורים 

שהחזרת הקורא עשויה להלבין את פניו ברבים  המאמר מלמד על 

המשקל הנכון של דברי המנהיג, והתחשבות הפוסקים בשיטתו הלכה 

למעשה במקרים שונים  בשולי המאמר מוצע להעמיד ממונה 

דקדקן ובעל שיקול דעת, אשר רק הוא יוסמך לתקן את הקוראים





149  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

הרב יאיר וייץ

מתי מתקנים טעות בקריאת התורה

רקע לשאלת תיקונים בעת קריאת התורה
במהלך  טועים  ומיומנים,  ותיקים  ובכללם  בתורה,  שהקוראים  שבת  שבכל  מעשים 

הקריאה. במקרה כזה, פעמים רבות הקהל מתקן את הקורא בתורה במקהלה, דבר 

שעלול לגרום לו מבוכה ואף עלבון. ניתן אף לומר שתחושת אי הנעימות והמבוכה גם 

מזמינה טעויות נוספות, בשל הסחת הדעת מצד הקורא. ולעיתים מחמת "התנפלות" 

הקהל על הקורא, הוא מתקשה להבין מה היתה הטעות, וחוזר על הפסוק שנית תוך 

שימור הטעות, ושוב הקהל מתקנו, וכדי ביזיון וקצף.1 

על אחת כמה וכמה הדברים אמורים ביחס לנער בר מצווה. מחד, הנער נעדר 

ניסיון בקריאה בתורה בציבור, ומאידך הוא נרגש במיוחד מהמעמד, ועלול להימצא 

במתח ולחץ שגם הם זרז ומצע לטעויות בקריאה. ככל שיעירו לו יותר כך ביטחונו 

העצמי ייסדק, מה שעלול גם כן להוביל לטעות הבאה שתסדוק עוד יותר את ביטחונו 

העצמי, וחוזר חלילה.

כמו כן, בניגוד לאדם שקורא בתורה בקביעות ולרוב בעל כישורים מתאימים, 

נער בר מצווה קורא בתורה לאו דווקא בשל כישוריו, אלא מחמת מנהג המקום או 

לשנים  להיצרב  עלולה  התורה  קריאת  של  שלילית  חוויה  חברתיים.  לחצים  בשל 

בתודעתו ולעיתים אף להשפיע לרעה על חיבורו אל הקודש בכלל, ואל בית הכנסת 

בפרט. לאור זאת, עלינו לברר את יסודות דין טעות בקריאת התורה, ולבחון האם 

ומתי נדרשת התערבות של הציבור בתיקון שגיאותיו של הקורא בתורה. 

שככלל  האחרונות,  בשנים  זה  בנושא  נכתבו  תורניים  ובירורים  מאמרים  כמה 

פנים  הלבנת  וחומרת  הבריות  כבוד  ובין  בדקדקנות,  לקרוא  החובה  בין  עימתו 

 וכן כתב הרב חיים דוד הלוי: "ועתה נוהגים לצער את השליח צבור ולהחזירו על כל דקדוק קטן, אף שאין  .1

הענין משתנה, ולא טוב עושים. ולכן נעתיק סברת החולקים )אף שאין הלכה כמותם( כדי ללמוד מהם חומרת 

הענין". והוסיף ש"הנסיון מוכיח שכאשר מחזירין את הקורא, גורמים לו בלבול מחשבה, ומוסיף לטעות גם אחר 

כך מתוך בלבולו" )מקור חיים ג, קכה, ט(. וכפי שניסח זאת הרב שם טוב גאגין: "הניסיון מוכיח שאם נגעור בו 

על שגיאה אחת, מרוב הבושה והלבנת פנים — גורם לו לטעות טעיות אחרות מאין ספורות, ואין בכוחו לשלוט 

על רוחו להתמיד בקריאתו כראוי". ועוד סיפר שהיה קורא אחד שהיה טועה לקרוא "הוא" במקום "היא", בשל 

הקרי והכתיב, והיו גוערים בו תמיד, "עד שפעם אחת לא היה יכול לסבול על עלבונו, הלך והמיר דתו, רח"ל" 

)כתר שם טוב א-ב, הוצאת מכון ג"ק תשנ"ח, עמ' רפז(. 



 בארות |  150

ץיי וריאי ברה

ברבים.2 עם זאת, במאמר זה אבקש להבהיר באופן רחב יותר את משקל חובת הדיוק 

הקורא  את  לתקן  הנחיצות  מידת  גם  תתברר  ממילא,  כך,  מתוך  בתורה.  בקריאה 

במצבים השונים.

שני דברים מוסכמים
בטרם נצלול לעומק הסוגיה, חשוב להבהיר שני דברים שאין עליהם עוררין. 

קריאתו.  את  היטב  ויכין  ישקיע  הקורא  שבעל  לכך  לדאוג  צריך  לכתחילה  א. 

הסדרה  ללמוד  צריך  "החזן  בתורה":  קריאה  ב"הלכות  מינץ  מהר"ם  שכתב  וכפי 

שתהא שגורה בפיו כל דקדוקים במתגין, מלעיל ומלרע, ימין ושמאל, ושאר כל ענין 

הקריאה" )שו"ת מהר"ם מינץ, סי' פא(. ודבריו הובאו להלכה בדברי האחרונים )אליה רבה 

קמב, א; משנה ברורה קמב, ו(. 

ב. גם מי שהכין את הקריאה עשוי לטעות בה, ולכן צריך להתאים אופן קריאתו 

כך שיקרא בדייקנות, ויבטא היטב את ההברות, המילים והטעמים. גם עקרון זה כתב 

יזהר  וכן  "ויקרא במתון מאד כל מלה ומלה, ולא במהירות כלל.  מהר"ם מינץ שם: 

שיקרא במתון, ואל יבליע שום אות או תיבה, או אפילו דקדוק אחד". וכפי שניסח 

זאת רבי דוד משרקי, בעל שתילי זיתים: "הלא ידעת, גם שמעת, מפי סופרים ומפי 

ספרים, להקת חכמי ישראל מקובלים ומדקדקים ופוסקים, כמה גודל החיוב לדקדק 

בקריאתו בכל ענין, וכמה חרי האף הגדול על הבלענים, וגודל השכר לנזהרים בשמרם 

עקב רב" )שו"ת רביד הזהב, סי' מא(.

שגה  מסוימת,  מסיבה  בתורה,  שהקורא  במקרה  הדין  מה  אפוא,  הוא,  נידוננו 

בקריאתו על אף שהכין את הקריאה, דבר המצוי כאמור בקרב נערי בר מצווה מחמת 

ההתרגשות והלחץ, או כאשר מחמת רשלנות או אונס לא הכין אותה ובא לידי טעות.

שתי שיטות ראשונים 
בסוגיה זו ישנן שתי שיטות ראשונים מרכזיות. הרמב"ם, ובעקבותיו שורת ראשונים 

עד  אותו  מחזירים   — בקריאתו  דקדק  ולא  שטעה  שקורא  פסק  ערוך,  השולחן  וכן 

גם  יוצא  ועמו שורת ראשונים, פסק שהקהל  ומנגד, בספר המנהיג,  שיקרא כראוי. 

כאשר הטעות בקריאה שינתה את משמעות המילה. המהרי"ל ותרומת הדשן הורו 

 לדוגמה, חיבוריהם של הרב עמיחי כינרתי, 'דין החזרה וגערה בקורא בתורה שטעה', הכי איתמר ו, ישיבת  .2

איתמר תשע"ב, עמ' 81–90; הרב יונתן רזיאל, 'תיקון בעל קורא שטעה', תחומין לה, תשע"ה, עמ' 470–463; 

הרב אפרים בצלאל הלבני, 'תיקון בעל קורא שטעה )תגובה(', שם לו, תשע"ו, עמ' 311–309; הרב אורי ליפשיץ, 

שיחה על השאלה, מגיד תשפ"ד, עמ' 12–21; הרב מרדכי קוט, מים רבים: בירור הלכה בענין טעות המעכבת 

בקריאת התורה, אלול תשפ"ה; ועוד.



151  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

לסמוך על המנהיג בשעת הדחק, ולצד זאת העיד תרוה"ד שרבותיו ו"שאר גדולים" 
לא היו מחזירים את הקוראים בתורה שטעו, אלא גוערים בהם קצת.3

שיטת הרמב"ם – על כל טעות מחזירים את הקורא
וטעה,  "קרא  שאם  פסק  בתורה,  קריאה  דיני  בתוך  ו(,  )יב,  תפילה  בהלכות  הרמב"ם 

תקנת  כלומר  בדקדוק".  שיקראנה  עד  אותו,  מחזירין   — אחת  אות  בדקדוק  אפילו 

הקריאה בתורה מחייבת קריאה נאמנה באופן מוחלט לפסוקים ולמסורת הקריאה. 

כל סטייה מכך דורשת תיקון, ולכן "מחזירין אותו עד שיקראנה בדקדוק".

את דברי הרמב"ם הביאו להלכה האור זרוע )חלק ב סי' מד(, ספר הפרדס לרבי אשר 

ממונתשון )שער תשיעי, פרק ב סע' ה(, מגדל עז )על הרמב"ם שם, ד"ה קרא וטעה(, והרשב"ש 

יזהר  "לכן  וסיים:  מינץ הביא את דברי הרמב"ם,  גם מהר"ם  סי' תכח(.  )שו"ת הרשב"ש, 

החזן מאד" )שו"ת מהר"ם מינץ, סי' פא(. גם רבי דוד מאישטילא )המכונה גם רבי דוד הכוכבי(, 

אף שלא הזכיר את הרמב"ם בדבריו, פסק אותם להלכה )ספר הבתים, שערי קריאת התורה, 

שער שני סי' יח(.

וכך לכאורה עולה מדברי הרא"ש שכתב לגבי קריאת התורה "מה שנהגו האידנא 

ששליח צבור קורא" — ולא העולה עצמו כפי שהיה נהוג מאז ומעולם — "לפי שאין 

הכל בקיאין בטעמי הקריאה, ואין צבור יוצאין בקריאתו, והוא בעיניו כיודע. ואם לא 

יקראוהו בתורה אתי לאינצויי ]=יבואו למריבה[ עם ש"ץ. לכך התקינו שיקרא שליח 

צבור שהוא בקי בקריאה" )פסקי הרא"ש על מסכת מגילה ג, א(. משמע ש"אין צבור יוצאין 

בקריאתו" של מי שאינו בקי ב"טעמי הקריאה". את דברי הרא"ש הביא רבנו ירוחם 

)תולדות אדם וחוה, נתיב ב, תחילת חלק ג(.4 

בספר הכלבו )סי' כ( ציטט את לשון הרמב"ם, אך כתב שזה דווקא לגבי "הקורא 

שברך", אבל "על החזן אין לחוש אם לא קרא בדקדוק". כלומר, חובת הקריאה בדקדוק 
שייכת רק ביחס לעולה לתורה, אבל אם הקורא הציבורי טעה אין מחזירים אותו.5

 בדברי תנאים ובתלמוד הבבלי אין התייחסות מפורשת לדין טעות בקריאת התורה. לעומת זאת בתלמוד  .3

הירושלמי ישנן מספר התייחסויות, חלקן מפורשות יותר וחלקן פחות. נלמד אותן דרך שיטות הראשונים.

 אולם עיינו להלן בפרק "שלוש שיטות בהסברת דברי הטור". .4

את  משנה  שאינה  בטעות  עוסק  שהכלבו  והציע  דבריו  על  שהקשה  בסמוך,  הב"י  בדברי  להלן   עיינו  .5

המשמעות. וכהסברו פסק מהריק"ש, שהדין של "מחזירין אותו" המובא בשו"ע הוא לגבי העולה לתורה, "אבל 

אם היה קורא שליח ציבור — אין מחזירין אותו אלא על טעות שמשנה משמעות הענין". והוסיף על פי דברי 

תרומת הדשן )שיובאו להלן( ש"יש גוערים לבד כשטעה בטעמים או בניקוד" )ערך לחם, או"ח סי' קמב ס"ק א(. 

גם השל"ה הביא את דברי הכלבו והעמדת הב"י בדבריו )מסכת שבת, נר מצוה יח(.



 בארות |  152

ץיי וריאי ברה

מקור שיטת הרמב"ם 

ארבעה מקורות הציע הכסף משנה לדברי הרמב"ם בהלכה זו: 

א שמקור 	. הכס"מ  הביא  מלוניל,  הכהן  משה  רבינו  הרמ"ך",  בשם  "הגהות  בשם 

הדברים מירושלמי במסכת מגילה )ד, א( על טעויות בתרגום התורה: "והתרגום 

ולא  וקראיי  לתעניתא  נפקין  רבנן  חמיין  דאנן  מה  מן  יוסה:  ר'  אמר  מעכב? 

מתרגמין ]=מכך שאנו רואים חכמים יוצאים לרחובה של עיר בתענית וקוראים 

ולא מתרגמים[, הדא אמרה, שאין התרגום מעכב. אמר ר' יונה: אף על גב דאת 

תרגום  שאין  למדנו  כן,  אם  אותו".6  מחזירין   — טעה  מעכב,  התרגום  אין  אמר 

שכן  "וכל  אותו,  מחזירים   — בו  וטעה  תרגם  אם  אבל  מעכב,  בתורה  הקריאה 

לדקדוק" בקריאת התורה עצמה. 

ב בבבלי 	. בברייתא  הדברים  שמקור  הביא  פרובאנס,  מחכמי  מנוח,  רבנו  בשם 

חוץ  השמים  מן  התורה  כל  האומר:  "כל  התורה:  קדושת  על  א(  )צט,  בסנהדרין 

מדקדוק אחד — הרי זה בכלל 'כי דבר ה' בזה' )במדבר טו, לא(". ולמד מכך רבנו 

מנוח ש"כיון שבדקדוק אחד יש לו שורש גדול", אזי "צריך שלא יניח הנד ולא 

יניד הנח, ולא ירפה החזק ולא יחזיק הרפה". 

ג בהצעה ראשונה משלו ציין הכס"מ למקור מירושלמי במגילה )ב, ב( על טעויות 	.

בר  אבא  בר  יצחק  ר'  בטעיותיה.  מדקדקין  אין  "תני:  אסתר:  מגילת  בקריאת 

מחסיה ורב חננאל הוון יתיבין קומי רב, חד אמר 'יהודים' וחד אמר 'יהודיים', 

ולא חזר חד מינהון". ודייק הכס"מ קל וחומר: "משמע דבספר תורה מדקדקין". 

ד ה( על טעויות 	. )ד,  ציין הכס"מ למקור מירושלמי במגילה  בהצעה שנייה משלו 

בקריאת התורה: "ר' שמעון שרה, ר' חיננא בא אנדריי בשם ר' זכיי דכבול: טעה 

בין תיבה לתיבה — מחזירין אותו. אמר ר' ירמיה לרב זעורה: ועבדין כן ]=האמנם 

כך עושים[?! אמר ליה: ואדיין את לזו ]=ועדיין אתה מפקפק בכך[?! אפילו טעה 

ל'ואם' — מחזירין אותו".7 משמע שיש לדקדק "אפילו בדקדוק אות  'אם'  בין 

אחת", ואם לא דקדק מחזירים אותו.

 ראו אצל הרב ד"ר משה פינצ'וק, 'תלמוד ירושלמי מסכת מגילה — פרק ד הלכה א: מהדורה ופירוש מקיף',  .6

אוניברסיטת בר אילן תשס"ח, עמ' 55–56, 66.

מקיף',  ופירוש  מהדורה  ד:  פרק  מגילה  מסכת  ירושלמי  'תלמוד  פינצ'וק,  משה  ד"ר  הרב  גרסת  פי   על  .7

אוניברסיטת בר אילן תשע"ב, עמ' 124–127.



153  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

שיטת המנהיג – אין להחזיר את הטועה בקריאתו משום הלבנת פנים
בניגוד לשיטת הרמב"ם ודעימיה, כתב ראב"ן הירחי בספר המנהיג שאין להחזיר את 

הקורא בתורה ששגה, ושיש בכך אף הלבנת פנים ברבים. דברי המנהיג הם מעמודי 

התווך של הסוגיה, נידונו רבות בדברי הפוסקים, ועל כן נביאם במלואם )ספר המנהיג, 

הלכות שבת, מוסד הרב קוק תשנ"ד, עמ' קס-קסא(: 

על  לו  להגיה  שלא  לו  טוב   — אותו  המְְקַַרֵֵא  החזן  או  בתורה,  הקורא  טעה  אם 

קריאה,  ידי  יצא   — שטעה  פי  על  אף  כי  ברבים.  פניו  את  מלהלבין  שגגותיו, 

ולאברהם  'הָָרֹֹן'  לאהרן  קרא  שאם  "מנין  ב(:  רבה  השירים  )שיר  במדרש  דאמרינן 

'אברם' שיצא ידי חובתו? שנאמר: 'ודגלו עלי אהבה' )שיר השירים ב, ד(". 

י( "קסם על שפתי מלך במשפט  )טז,  פירוש ]="ודיגלו"[ — ושקר שלו. במשלי 

לא ימעל פיו" — ]=ובתרגום על אתר:[ בדינא לא לידגול פומיה. תלמידי חכמים 

המדגילין זה לזה בהלכה )שבת סג, א(. וכן פרש רבנו יעקב מ"כ ]=רבינו תם מנוחתו 

כבוד[ פרק אין מעמידין בעבודה זרה )כב, ב, תוספות ד"ה רגלא(: דיגלא בחבריה ידע 

]=שקרן בחבירו מכיר[, ואלו הן ראיותיו. 

אך אם טעו ביתרון אות אחת או בחסרון, או שקרא לדל"ת רי"ש או לרי"ש דל"ת, 

בדבר שהוא כלפי מעלה, שהוא כמחריב את העולם — 'אין עצה ואין תבונה לנגד 

יי'' )משלי כא, ל(. ויש עלינו להגיה לו בקול רם עד שיחזור בו לקרות כהוגן וכדת.

באלו סוגי טעות עסק המנהיג?

את  משנות  שאינן  לטעויות  רק  שהתייחס  המנהיג  דברי  את  שהבינו  אחרונים  יש 

משמעות המילה,8 אך מדברי ספר המנהיג מבואר בהדיא שעסק בכל סוגי טעויות 

דבריו  את  שכתב  מכך  ראשית,  המילה.  משמעות  את  שמשנות  כאלו  גם  הקריאה, 

בסתמיות, ולא חילק בין טעות לטעות, מבואר שכל טעות שטעה בה הקורא אינה 

מעכבת את הקריאה, וממילא אין לתקנו עליה כדי שלא להלבין את פניו. שנית, אחת 

הדוגמאות שציטט בשם המדרש היא הקורא לאברהם "אברם". שינוי כזה לכאורה 

 האליה רבה )קמב, ב( כתב שהדוגמה שמביא ספר המנהיג לטעות שלא מחזירים עליה היא כזו שלא משנה  .8

משמעות: "הנה בתשובת בית יעקב סי' ע"ו תמה על רמ"א, שהוציא עיקר חילוק זה דהענין משתנה מפסקי 

מהרא"י ]=תרומת הדשן[ סי' קפ"א, ושם מבואר דאפילו משתנה ענין אין מחזירין, שהרי כתב: הקורא לאהרן 

'הָָרֹֹן', יצא 'יוצא'. ע"כ. ולא קשיא מידי, שהרי הב"י בשם מהרי"ן חביב כתב דאהרן-'הָָרֹֹן' לא הוי שינוי בענין. על 

כרחנו לומר דרמ"א לא הוציא חילוק זה אלא מב"י שכתב להדיא כן". ומשמע מדברי הא"ר שכן סובר גם ספר 

המנהיג עצמו, שעליו מתבסס תרוה"ד בדבריו. גם משו"ת דברי מלכיאל ומשפטי עוזיאל )המובאים להלן( עולה 

שכך הבינו את דברי ספר המנהיג.



 בארות |  154

ץיי וריאי ברה

משנה את משמעות המילה, שהרי ה' בעצמו שינה את שמו של אברם ל"אברהם" כי 

"אב המון גוים נתתיך" )בראשית יז, ה(, וזו משמעות שאינה כלולה בשם אברם. 

בנוסף, מסוף דברי ספר המנהיג מוכח שעסק גם בטעות המשנה את המשמעות. 

שכן כתב שאם "קרא לדל"ת רי"ש או לרי"ש דל"ת, בדבר שהוא כלפי מעלה, שהוא 

ואין תבונה לנגד  "אין עצה  כי  כמחריב את העולם" — או אז מחזירים את הקורא, 

ה'". ללא ספק כוונתו לרמוז למדרש: "שמע ישראל ה' א-לוהינו ה' אחד, אם אתה 

עושה דל"ת רי"ש — מחריב אתה את העולם" )משנת רבי אליעזר, פרשה יב(.9 כלומר אם 

יקרא "ה' אחר" במקום "ה' אחד", הריהו כמחריב את העולם. הרי שדווקא על שינוי 

משמעות שיש בו חירוף כלפי מעלה הורה המנהיג להחזיר, אך על שינוי משמעות 

שאין בו חירוף — לא. 

היא  שדעתו  המנהיג,  דברי  סיפת  את  שראו  בלי  גם  האחרונים,  רוב  הבינו  וכן 

שאין להחזיר את הקורא על שגגותיו גם אם משמעות המילה השתנתה. כ"כ הב"ח, 

אליה רבה, בית יעקב, פמ"ג, מטה יהודה, מגן גיבורים, חיי אדם,10 מקראי קדש ועוד. 

דברי כולם מובאים להלן, איש במקומו.

מעכבת  חובה  כוללת  אינה  התורה  קריאת  תקנת  המנהיג,  שלשיטת  נמצא 

לקרוא באופן מדויק ומדוקדק, אלא העיקר שהקורא קרא מתוך ספר התורה, תוך 

ידי  השתדלות לקרוא באופן הנאמן לכתוב, ואם טעה — "אף על פי שטעה — יצא 

קריאה" ו"דילוגו עלי אהבה". וכיוון שכך, אין להעיר לו על שגגותיו, כדי שלא להלבין 

את פניו.

הגרסאות במדרש שיר השירים רבה

דברי המנהיג מבוססים על שיר השירים רבה )פרשה ב(, וזו גרסתו שעומדת בפנינו: 

"אמר ר' יששכר: תינוק שקורא למשה — משה, לאהרן — אהרן, לעפרן — עפרן, אמר 

הקדוש ברוך הוא: וליגלוגו עלי אהבה". ביאר רבי יששכר בער כ"ץ, תלמיד הרמ"ק, 

וכן  ככתיבתו,  מַַשה  קורא  הוא  שלמֹֹשה  שהכוונה  אתר,  על  כהונה  מתנות  בפירושו 

אהרַַן, עפרַַן, כי ספריהם לא היו מנוקדים, "ולגלוגו — דבורו המגומגם". וזכר לדבר: 

"רבו של יואב שלימדו "תמחה את זָָכָָר עמלק" )בבא בתרא כא, א(.11 

 מדרש זה הובא בספר המנהיג, הלכות תפילין, מהדורת מוסד הרב קוק תשנ"ד, עמ' תריא-תריב. .9

 שכתב בחלק א כלל לא סע' לא, שאם קרא לאהרן 'הָָרֹֹן' זהו שינוי משמעות )וכתב שלכתחילה מחזירים  .10

אותו, ואם כבר בירך אין מחזירים אותו(.

 יצוין שרבי שמואל יפה אשכנזי )נולד בשנת ה'רפ"ה ]1525[(, בספר יפה קול על מדרש שהש"ר שם )ד"ה וכן  .11

לרבי אחא(, התייחס לפער בין גרסת המדרש שלפנינו שמוזכרת למעלה )אהרן — אהרַַן(, ובין הגרסה שהופיעה 

הָָרֹֹן(, וכך כתב: "וכתבו התוס'... דבמדרש נמי  לפני ספר המנהיג, בעלי התוספות וראשונים נוספים )אהרן — 

משמע 'ודגלו' לשון מעילתו, דקאמר: מנין לקורא בתורה שקרא לאהרן 'הָָרֹֹן' יצא? — פירוש: אע"פ שלא קרא 



155  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

ולאברהם  'הָָרֹֹן'  לאהרן  קרא  שאם  "מנין  שונה:  המנהיג  גרסת  כאמור  אמנם, 

ד(". לא מדובר  ב,  )שיר השירים  'ודגלו עלי אהבה'  ידי חובתו? שנאמר:  'אברם' שיצא 

על תינוק הקורא בתורה, אלא ככלל — על מי שקרא בתורה כדי לצאת ידי חובתו, 

ומבואר שגם אם טעה יצא ידי חובה.

תם  ורבנו  דומה,  בגרסה  המדרש  הובא  רגלא(  ד"ה  ב,  כב  זרה  )עבודה  בתוספות 

ידי חובה  יציאה  יעקב מ"כ"( הסבירוֹ אף הוא לעניין  "רבנו  )הנזכר לעיל בספר המנהיג בשם 

בקריאת התורה:

שני תלמידי חכמים המדגילין זה לזה בהלכה הקדוש ברוך הוא אוהבן, שנאמר 

על  עומדים  ואינם  לזה  זה  המכחישין  תם:  רבינו  ומפרש  אהבה",  עלי  "ודגלו 

"ודגלו"  משמע:  נמי  ובמדרש  אוהבן...  הוא  ברוך  הקדוש  הכי  אפילו  העיקר,12 

 — שיוצא?"  הָָרֹֹן  לאהרן  שקרא  בתורה  לקורא  "מנין  דקאמר:  מעילתו,  לשון 

פירוש, שאף על פי שלא יקרא האלף — "שנאמר 'ודגלו עלי אהבה'". 

יותר ברור: "מנין לקורא בתורה". ממילא משמע שלפנינו דין  כאן הנוסח הוא עוד 

באופן  אות  המשמיט  הרמב"ם:  שפסק  מהדין  שונה  בתורה,  הקריאה  בדיני  ברור 

שנאמר  מפני  הקריאה,  תקנת  חובת  ידי  יצא   — לנו  המוכרת  המילה  את  שמשבש 

"ודגלו עלי אהבה". 

את המדרש בגרסה דומה הביאו גם הראבי"ה )חלק א, מסכת ברכות, סי' נב( ותוספות 

הר"ש משאנץ )עבודה זרה כב, ב(. גם רבי יחזקיהו ממגדבורג )מהרי"ח(, מבעלי התוספות, 

הביא בחידושיו על הש"ס )שבת סג, א( מדרש זה, ובהגהות אשרי על פסקי הרא"ש )שבת 

ו, סע' יג הגהה ב( הביא את דבריו. 

וכן במהרי"ל שנשאל: "אם החזן שאינו רגיל בסידרה ]=בפרשת השבוע[ יכול 

נגינותיו"  אַַחַַר  בס"ת  עמו  לקרות  יכול  לתורה[  ]=העולה  והקורא  בחומש,  לקרות 

)שו"ת מהרי"ל החדשות, סי' כג(, דהיינו שאחד מן הציבור )"החזן"( יקרא בקול את הקריאה 

והשיב, שלעניין  בדייקנות.  מן הכתב  יקרא אחריו  וכך העולה לתורה  מתוך חומש, 

ואין לפקפק על  ו"מנהג צרפתים כן"  קריאת החזן בקול מתוך חומש מותר, הואיל 

המנהג. ובתוך דבריו כתב ש"אף אם ]=הקורא בתורה[ לא היה מכוין הנגינות כל כך, 

כי בסמוך לא אמרו אלא תינוק שקורא  ואני לא מצאתי המדרש הזה,  'ודגלו עלי אהבה'.  האל"ף — שנאמר: 

למשה וכו', והיינו שטועה בקריאת הנקודה, שקורא ה'חולם' כ'פתח' לפי שאינו מלא, ובתינוק מיירי, ולא לענין 

חובת קריאה. ועוד, דדריש 'דגלו' לשון לגלוג, ולא לשון דגול ומעילה".

 ביאר ר"ש משאנץ על אתר )עבודה זרה כב, ב( את דברי רבינו תם: "שמשקרין זה לזה בהלכה, שמתווכחין  .12

זה עם זה בהלכה ומכחישין, ואין יכולים לעמוד על מסקנא דשמעתא, אפילו הכי הקב"ה אוהבן" וכו' )תוספות 

רבינו שמשון ב"ר אברהם משאנץ על מסכת עבודה זרה, ניו יורק תשכ"ט, עמ' עה(.



 בארות |  156

ץיי וריאי ברה

בשעת  עליו  לסמוך  הוא  וכדיי  יצא',   — 'הָָרֹֹן'  לאהרן  קורא  'אם  במדרש:  איתא  הא 

ושיטת  רבה  השירים  בשיר  הגרסה  יסוד  על  כלומר,  פליג".  הרמב"ם  כי  אף  הדחק, 

בשעת  ולסמוך  הרמב"ם,  דברי  את  לקבל  שלא  המהרי"ל  הכריע  ודעימיה,  המנהיג 

הדחק על קריאה משובשת.

תרומת הדשן — בשעת הדחק קוראים בתורה גם כשיהיו טעויות

רבי ישראל איסרלן, בעל תרומת הדשן, נשאל על מקום בו "אין מי שיודע לקרות 

בתורה כהלכה בדקדוק ובטעמים", או שהקורא לא הכין את הקריאה, האם אפשר 

לקרוא בתורה או לא )שו"ת תרומת הדשן, פסקים וכתבים, סי' קפא(. 

פי שכתב הרמב"ם שאם  "ואף על  יקראו בתורה",  "נראה דאפילו הכי  והשיב: 

טעה הקורא בדקדוק אחד מחזירין אותו — משמע קצת דאפילו בדיעבד לא יצא", 

מכל מקום "כתב בטור אורח חיים דראבי"ה13 פליג אהא", וסובר שאין להכלימו כי 

אשרי  בהגהות  גם  שהובא  השירים  שיר  במדרש  כמבואר  חובה,  ידי  יצאו  בדיעבד 

בשם מהרי"ח.14 "משמע בפשיטות דבשעת הדחק קורין לכתחילה בדרך זה". והעיד 

גדולים, שטעו הקוראים  "וכן ראיתי כמה פעמים לפני רבותי ושאר  תרומת הדשן: 

בדקדוקי טעמים, וגם בפת"ח וקמ"ץ סגו"ל וציר"י, אף על פי שגערו בו קצת, מכל 

מקום לא החזיר מהן".15 

עלולות  כאשר  גם  בברכה  בתורה  לקרוא  הדחק,  בשעת  אפוא,  התיר  תרוה"ד 

מי  "אין  שבו  מקום  על  היתה  )השאלה  משמעות  שינוי  בהן  שיש  טעויות  בקריאה  להיות 

יודע לא לטעות בטעות המשנה  ולא סביר שהקורא  שיודע לקרות בתורה כהלכה בדקדוק ובטעמים", 

את המשמעות, אך טועה בטעויות ניקוד שאינן משנות את המשמעות. ועוד, בדבריו הסתמך תרוה"ד על 

ספר המנהיג, שאף הוא התיר שלא להחזיר על טעות של שינוי משמעות(. ועוד הסתמך על רבותיו 

שטעות  הגם  ניקוד,  טעויות  על  הקוראים  את  מחזירים  היו  שלא  גדולים"  "ושאר 

המילה  משמעות  את  לשנות  יכולה  לסגו"ל  ציר"י  בין  או  לקמ"ץ  פת"ח  בין  בניקוד 
)למקפידים להבדיל ביניהם(.16

בשו"ת מהר"י ברונא )סי' צ(, הביא את תשובת תרוה"ד בשינויי לשון קלים )מבלי 

 אף שכאמור גם הראבי"ה גרס בדומה בשיר השירים רבה, לפנינו עניין זה הובא בטור בשם ספר המנהיג. .13

 לעיל בהגהות אשרי הובא בשם ר"י, ואולי הכוונה לאותו מחבר. .14

 אמנם הסכים תרוה"ד שאם יש מי שיודע לקרוא בדקדוק, לא יקרא מי שאינו יודע, וכן הקורא היודע לא  .15

יקרא בלא להכין את הקריאה ולדקדק בה, ו"כדאיתא בהגה"ה באשירי דלעיל. דהני מילי דלית רבא למגמר".

לכאורה  משמע  שטעו,  הקוראים  בעלי  את  החזירו  לא  שרבותיו  תרוה"ד,  של  שמעדותו  לציין  יש   אמנם  .16

שגם לכתחילה לא מחזירים, ולא רק בשעת הדחק! ואולי פער זה הוא המקור להבנתו של הרמ"א המובא להלן, 

שמדבריו נראה שהבין שפסק התרוה"ד עולה בקנה אחד עם תירוצו השני של מהר"י בן חביב )המובא להלן(, 

שעל טעות שמשנה את משמעות המילה לכתחילה מחזירים, אך כשאין אפשרות להחזיר, כגון במניין שאין שם 

מי שיודע לתקן את הקורא, סומכים על ספר המנהיג וקוראים בברכה.



157  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

לציין שהוא החתום עליה(, אך בסוף התשובה נוספה פיסקה שאינה בתרוה"ד: "כן הוריתי 

להיות אחד עומד אצל החזן עם חומש, ואז הוי כמו ראוי לבילה, שאין בילה מעכבת, 

ולא פסיק רישיה. גם שמעתי שכן נהגו בכל ארץ צרפת וספרד ובארץ ישראל, לבד 

הרי  חומש,  עם  אדם  בתורה  הקורא  לצד  עומד  שכאשר  כוונתו,  הללו".  במדינות 

שהאפשרות לתקן כבר הוסדרה והקריאה נעשית כתקנה.

תשובת תרומת הדשן הובאה להלכה בשולחן ערוך ונדון בדבריו להלן.

סיכום ביניים
אם כן, נחלקו הרמב"ם וסיעתו כנגד המנהיג וסיעתו, על בסיס מחלוקת בין המשתמע 

ובין המשתמע ממדרש שיר השירים רבה בגרסאותיו, האם  מן התלמוד הירושלמי 

יוצאים. הרמב"ם  ידי חובת הקריאה בתורה בקריאה עם שגיאות, או שאין  יוצאים 

סבר שיש לעצור את הקריאה עד שיתקן הקורא, ואילו המנהיג סבר שניתן להמשיך.

שלוש שיטות בהסברת דברי הטור 
כמו  בדקדוק  טעות  אם  והרמב"ם,  המנהיג  מחלוקת  את  הביא  א(  קמב,  )או"ח  הטור 

אהרן-הָָרֹֹן מעכבת או לא: 

כתב בעל המנהיג: אם טעה הקורא או החזן המקרא אותו — טוב שלא להגיה 

ידי  יצא  בה  שטעה  פי  על  דאף  פניו,  להלבין  שלא  ברבים,  שגגותיו  על  עליו 

כתב:  ז"ל  והרמב"ם  יצא.   — "הָָרֹֹן"  לאהרן  קרא  שאם  במדרש  דאיתא  קריאה. 

קרא וטעה אפילו בדקדוק אות אחת — מחזירין אותו עד שיקראנה בדקדוק.

הבית יוסף )או"ח קמב, א( הביא את דברי מהר"י בן חביב שהקשה על סתירה לכאורה 

בדברי הטור, שהרי בסי' קמ"ב פשט הדברים שהטור לא הכריע במחלוקת הרמב"ם 

הנ"ל, שהטעם  א( הביא את דברי אביו הרא"ש  )קמא,  ואילו בסימן הקודם  והמנהיג, 

שתיקנו ששליח ציבור יקרא בתורה עבור הציבור ולא העולה, "לפי שאין הכל בקיאין 

בטעמי קריאה, ואין הציבור יוצאין בקריאתו". משמע שאם הקורא טעה — הציבור 
לא יוצא ידי חובת הקריאה, כשיטת הרמב"ם וכנגד שיטת המנהיג.17

המנהיג[  ]=שיטת  זה  כי  לומר  "יש  א':  תירוץ  דרכים:  בשתי  תירץ  מהריב"ח 

 מדברי מהר"י בן חביב משמע שהבין שהטור הכריע כדעת המנהיג, שאם לא כן, הקושיה מסימן קמ"א לא  .17

מובנת — הלא אפשר לומר שהטור נוקט לעיקר את דעת הרמב"ם שאותה הביא בסוף דבריו, ודברי הרא"ש 

שצוטטו בטור בסי' קמ"א הולמים אותה! 

)א, לא, לא(  וכפי שכתב בהדיא החיי אדם  באופן פשוט, גם מתרצי קושיית מהריב"ח הבינו כך בדעת הטור, 

זה, שהטור נקט לעיקר כדעת  )קמב, א( כתב בפשיטות לתרץ את הקושיה באופן  גם הב"ח  המובא בהמשך. 



 בארות |  158

ץיי וריאי ברה

בדיעבד, ודברי הרא"ש לכתחלה", כלומר שבדיעבד הכרעת הטור אינה כרמב"ם אלא 

כמנהיג, שאין להחזיר את הקורא שטעה. רבי יצחק אבוהב אף הוא תירץ כתירוץ זה 

)או"ח קמב, א(. תירוץ ב': "זה שכתב בעל המנהיג הוא בטעות שאין בו שינוי ענין, ודברי 

הרא"ש בטעמים שהם פירוש הפסוק ממש".18 

תירוץ שלישי לקושייה הביא הדרישה )או"ח קמב, א(. תחילה הציע לתרץ ש"בעל 

המנהיג איירי ביחיד שקורא לעצמו, ולא להוציא הציבור ידי חובתן, ולכך אם טעה 

יצא. אבל דברי הרא"ש מיירי בשליח צבור דמוציא רבים, ולכך אין יוצאין בקריאת 

הבלתי יודע". אולם בהמשך תירץ ש"המנהיג איירי ביודע לקרות, אלא שטעה, ולכך 

לית לן בה. אבל דברי הרא"ש מיירי באינו יודע לקרות כלל.19 ובפרישה )קמב, א( כתב: 

ועיין בדרישה".  לקרות,  שיודע  פירוש:  קריאה.  ידי  יצא   — בה  שטעה  פי  על  "דאף 

מבואר שנקט את תירוצו השני כעיקר להלכה )וכן כתב באפרקסתא דעניא ב, או"ח כג(.

"ולעניות דעתי  זה את הסתירה בדברי הטור:  יאיר בכרך תירץ באופן  גם רבי 

נראה דלא קשיא מידי ממה שכתב הרא"ש, דגם המנהיג לא סבירא ליה להכשיר רק 

יודע וטעה, או יודע והוא עלג בלשונו, שכל זה בכלל 'ודילוגו עלי אהבה'. מה שאין כן 

בלתי יודע, ודוק" )מקור חיים, או"ח קמב, א(.

הטור:  בדברי  הסתירה  את  לתרץ  כיצד  עיקריות  גישות  שלוש  שישנן  הרי 

בשגיאות.  גם  חובה  ידי  יצאו  ובדיעבד  שגיאות,  ללא  לקרוא  צריך  1. לכתחילה 

2. בטעות שמשנה את משמעות המילה אין יוצאים ידי חובה, ובטעות שאינה משנה 

הרמב"ם )אמנם הב"ח עצמו פסק כמנהיג, וכדלקמן(. וכ"כ הפמ"ג )קמב א"א א(, שקשה רק "אם נאמר דהטור 

כבעל המנהיג סובר", אולם למעשה "המחבר פסק כר"מ, וכן פסק הטור... ולא קשה מידי קושית מהרי"ן חביב".

 יצוין כי בהמשך דבריו הביא הבית יוסף את דברי הכלבו שראינו למעלה, שרק על טעות של העולה לתורה  .18

מחזירים כי בירך על הקריאה, ולא על טעות של הקורא בתורה. אולם הקשה על דבריו, ועל יסוד חילוק זה 

של מהר"י בן חביב כתב ש"אפשר לקיים דבריו בטעות שאין המשמעות משתנה, ואפילו בטעות כזה מחזירין 

לקורא" )אמנם, לכאורה לא מובן, מבחינה מעשית, כיצד ניתן להחזיר עולה לתורה שלא שינה את משמעות 

יחזירו את העולה  ואיך  והקהל שומע רק את הקורא בתורה,  המילה, שהרי הוא קורא את הפסוקים בשקט, 

שאינו  דבר  על  אף  אותו  מחזירים  בעצמו,  לתורה  עולה  בתורה  הקורא  שכאשר  הב"י  כוונת  ואולי  שטעה?! 

משנה את המשמעות. וצ"ע. על כל פנים, כמובא לעיל בהע' 5, מהריק"ש פסק כדעת הכלבו וכחילוק זה של 

הב"י(. בחתימת דבריו הביא הב"י את עדות תרומת הדשן על רבותיו שלא היו מחזירים את הקורא בתורה אלא 

גוערים בו.

 והוסיף הדרישה שעל פי זה מבואר כיצד יְְיַַשב המנהיג את דברי הירושלמי שמחזירים את הקורא על אם- .19

ואם, שלכאורה סותרים את הוראתו, וכתב ש"איכא למימר דירושלמי איירי באינו יודע לקרות כלל".

צורת  אפילו  מכיר  ש"אינו  והתברר  לתורה  שעלה  אדם  לגבי  שנשאל  מהראנ"ח,  הזכיר  דומה  חילוק  ואגב, 

האותיות", האם להעלות אחר תחתיו או שמותר לתת לו לקרוא )עם הקורא בתורה(. והשיב שמחלוקת המדרש 

והירושלמי, ובעקבותיהם המנהיג והרמב"ם, היא לעניין אדם שלא מדקדק, וקורא "הָָרֹֹן" במקום אהרן וכיוצא 

בזה, "אבל מי שאינו יודע לקרות כלל, לא קריאה מדוקדקת ולא קריאה משובשת, וכל שכן שאינו מכיר צורת 

האותיות כלל, כנדון דידן — ליכא מאן דפליג שאינו עולה למנין שבעה, וצריך להעלות אחר תחתיו" )שו"ת מים 

עמוקים א, סי' יג(.



159  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

יוצאים. 3. בקריאה של אדם שאינו יודע לקרוא כראוי אין יוצאים, ובקריאה של אדם 
שיודע לקרוא אך טעה יוצאים.20

הכרעת האחרונים
המחמירים כרמב"ם

השולחן ערוך )או"ח קמב, א( הביא את דברי הרמב"ם ללא כל סייג: "קרא וטעה, אפילו 

בדקדוק אות אחת — מחזירין אותו".21 על פניו, הדברים הם כפשוטם, ואכן בביאור 

הגר"א )שם ס"ק א( כתב שלשיטת השו"ע, גם אם טעה וקרא "יהודיים" במקום "יהודים", 

אף שאין כאן שינוי משמעות — צריך לחזור, "וכל שכן בטעות גמור". ומשמע שכך 
נקט הגר"א למעשה.22

המחמירים כרמב"ם אולם מקילים בטעות ללא שינוי משמעות בניקוד ובטעמים

אולם, היו שככלל פסקו כרמב"ם ואחריו השו"ע, וחילקו בין טעות בעלת משמעות 

שאז מחזירים, ובין טעות שאין לה שום משמעות שאין מחזירים, ואף אסור להחזיר 

משום הלבנת פנים )כשיטת המנהיג(. 

נקודות,  או  טעמים  שב"דקדוק  סייג  אך  כרמב"ם,  שפסק  חדש  הפרי  ביניהם, 

בדבר שאינו משנה שום משמעות — אין מחזירין אותו, אבל גוערין בו" )או"ח שם ס"ק 

א(. מקור דבריו בהעמדתו )שם ב( את דברי תרומת הדשן הנ"ל על מניין שאין בו מי 

פירוש  'הָָרֹֹן',  לאהרן  כגון  "דוקא  הן  שהטעויות  במציאות  שמדובר  לקרוא,  שיודע 

שלא קרא האלף, או יהודים 'יהודיים' וכיוצא. אבל אם טועה בטעות שמשנה הענין, 

וכגון שבמקום חֵֵלֶֶב קורא 'חָָלָָב' או איפכא, וכן במקום זֵֵכֶֶר קורא 'זָָכָָר', כגון 'תמחה 

את זָָכר עמלק' וכיוצא בזה, ואין שם יודע שיוכל להחזירו מטעותו — פשיטא שאין 
מברכין בתורה ואין מפטירין בנביא. נראה לי ברור".23

כדברי הפרי חדש כתב גם רבי ישראל יעקב אלגאזי, מרבני איזמיר וירושלים: 

"שלא כדברי מור"ם ]=הרמ"א, דלהלן[ שכתב דוקא בשינוי שמשתנה הענין, דליתא, 

שאפילו בטעות שאין המשמעות משתנה — מחזירין לשליח צבור", אך גם הוא סייג 

 וכאמור, לדעת הב"ח והפמ"ג התירוץ הוא שהטור סובר כרמב"ם ולא כספר המנהיג )לעיל הע' 17(. .20

 ובסעיף הבא הביא השו"ע את תשובת תרומת הדשן: "ויישוב שיש שם מנין, ואין מי שיודע לקרות בתורה  .21

כהלכתה בדקדוק ובטעמים — אפילו הכי יקראו בתורה בברכה כהלכתה". נדון בדברים אלה להלן.

 אמנם הביאור הלכה )או"ח קמב, א ד"ה אין מחזירין אותו( כתב שמסתבר שגם הגר"א יודה לחילוקו של  .22

הפר"ח המובא להלן.

 אולם כפי שהובא לעיל, העמדה זו בדברי תרומת הדשן דחוקה הן מצד הישענות תרומת הדשן על דברי  .23

ספר המנהיג, שמדבריו מבואר שהמדובר הוא גם בטעויות שמשנות את משמעות המילים, והן מצד עצם דברי 

תרומת הדשן.



 בארות |  160

ץיי וריאי ברה

אין   — משמעות  שום  משתנה  שאינו  בדבר  נקודות,  או  טעמים  ש"בדקדוק  וכתב 

מחזירין אותו אבל גוערין בו" )אמת ליעקב, משפט קריאת ספר תורה לשליח ציבור, סע' א(. 

וכן פסקו כפר"ח רבי ישמעאל הכהן )שו"ת זרע אמת ב, סי' קכט(, החיד"א )לדוד אמת סי' 

ז, סע' ד-ו( וכף החיים )או"ח קמב, ס"ק ב(. וכן רבי דוד משרקי, בעל שתילי זיתים, הדגיש כי 

"להחזיר הקורא, ולהכלימו על נח ונד ורפה ודגש ומלעיל ומלרע, בדבר שאינו משנה 

שום משמעות — לא מצינו לשום פוסק. אדרבה, אשכחן למקצת הפוסקים שחשו על 

בושתו של הקורא אפילו בטעות גמורה". והביא את דברי המנהיג. עוד כתב, שלמרות 

שלהלכה מחזירים על חסרון אות, ושלא כדעת המנהיג, "אבל בדקדוק טעמים, ונח 

ונד ורפה ודגש ומלעיל ומלרע — ודאי דחיישינן להלבנת פנים, וכדעת המנהיג" )שו"ת 

רביד הזהב סי' מא(.

גם ערוך השולחן )או"ח קמב, א-ד( כתב מדעתו ביאור דומה לזה של הפר"ח, אלא 

שכן  אמת",  ו"שניהם  למנהיג  הרמב"ם  בין  מחלוקת  אין  שלמעשה  וביאר  שהוסיף 

"ודאי אם הטעות בעצם התיבה, כמו כבש-כשב, אם-ואם וכיוצא בהם, אף שאין הענין 
משתנה — מכל מקום מחזירין אותו. אבל אם טעה בטעמים — אין מחזירין אותו".24

וכן פסק הרב חיים דוד הלוי: "והסכמת רוב גדולי הפוסקים האחרונים, שאפילו 

באופן שאין משתנה המובן, כגון מצרים-מצריים, אם-ואם וכדומה — מחזירים אותו. 

אבל בטעמים ונקודות, אם אין הענין משתנה — אין מחזירין אותו, אבל גוערין בו" 

)מקור חיים ג, קכה, ח(.

סיעת המקילים כמנהיג

המקילים כמנהיג אף לכתחילה

אמנם כמה אחרונים דחו את דברי הרמב"ם והשו"ע וקיבלו את דברי המנהיג להלכה. 

הבית חדש )או"ח קמב, א( הביא את תירוצו של מהר"י בן חביב בדברי הטור, שחילק 

בין טעות שיש בה שינוי משמעות לטעות שאין בה שינוי, אך דחאו, משום ש"בעל 

המנהיג ודאי בכל טעות קאמר שיצא, מדכתב בסתם ולא חילק". וכן פסק למעשה: 
"והכי נהוג, כבעל המנהיג, דלא כהרמב"ם".25

כוונת  "הָָרֹֹן",  לאהרן  שקרא  כגון  אות,  חסרון  של  דוגמה  מובאת  במנהיג  המוזכר  שבמדרש  שאף   והוסיף  .24

המנהיג היא שיש ללמוד מדברי המדרש שאם העוסקים "באלו שקורין בפני עצמם, אפילו בשינויי תיבות, חביב 

לפני הקדוש ברוך הוא — כל שכן בקורא בתורה בטעה בטעמים". ומנגד, "כוונת הרמב"ם הוא על שינויי תיבות". 

וכן לגבי טעות בניקוד, מה שפסק תרוה"ד שאין מחזירים הוא דווקא "במקום שלא נשתנה העניין, כמו שמָָים 

בקמץ, שמַַים בפתח, או אָָרץ בקמץ", "אבל במקום שהעניין נשתנה, כמו חָָלב בקמץ וחֵֵלב בצירי, וכיוצא בזה 

ודאי מחזירין אותו" לכל הדעות. אמנם כפי שראינו, בפשטות דברי המנהיג אינם מתפרשים כדברי ערוך   —

השולחן, ולשיטתו אין להחזיר גם על שינוי משמעות.

 אך ציין שכל זה "דוקא בדיעבד, אבל לכתחלה צריך לחזר אחר שליח ציבור הבקי בקריאה, וכמו שכתב  .25

הרא"ש. ופשוט הוא".



161  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

ש"בלונדון  העיד  החדשה,  בעת  ואנגליה  מצרים  מרבני  גאגין,  טוב  שם  הרב 

ואמשטרדם אינם מרשים להצבור לגעור בהש"ץ אם טעה בקריאת הפרשה", והביא 

סמך למנהגם )"אולי יש להם על מה שיסמוכו"( מדברי המנהיג, שלפי פשט דבריו "כונתו אף 

על שגיאות שמשתנות ההבנה לגמרי", שגם בהן "אין לנו רשות להלבין פנים ברבים" 

)כתר שם טוב א-ב, הוצאת מכון ג"ק תשנ"ח, עמ' רפז(.

המקילים כמנהיג בשעת הדחק

כפי שראינו למעלה, מהרי"ל ותרוה"ד פסקו כשיטת המנהיג בשעת הדחק. גם האליה 

רבה )קמב, ב(, אחר שהביא את דברי המגן אברהם )להלן( שסבר שמחזירים על טעות 

שמשנה את ההבנה, כתב: "אך ראיתי בב"ח שפסק נמי דכל טעות אין מחזירין, לכן 

בעל  מליסא,  לורברבוים  יעקב  ורבי  חוזר".  שאינו  מי  ביד  למחות  דאין  אני  אומר 

נתיבות המשפט, הביא בשמו של הא"ר ש"לכתחילה גוערין בו, ובדיעבד יצא" )דרך 

הא"ר  את  שציין  וכיוון  טו(.  בקריאה'  טעה  אם  יתנהג  האיך  'דין  התורה,  קריאת  הלכות  החיים, 

כמקור לדבריו, מבואר שגם הוא סובר שבדיעבד יצא אף בטעות שמשנה משמעות. 

גם המהרש"ם הביא את דברי הא"ר להלכה )דעת תורה או"ח קמב, א, 'ודוקא'(.

רבי יעקב שלום סופר, מפוסקי הונגריה )תרט"ו-תרפ"א(, הביא את קושיית הבית 

יעקב על הרמ"א,8 וש"הב"ח פסק דבכל טעות אין מחזירים", ולכן הסיק: "אין למחות 

ביד מי שאינו חוזר". והוסיף: "אולי יש לצרף גם כן שיטת הכלבו, דהאידנא שהש"ץ 

קורא ולא המברך אין חוזרים, הגם שדבריו נפלאים, כמו שתמה בב"י" )ספר תורת חיים, 

או"ח שם(.

לוט  "ויאמר  אודות מקרה שהקורא קרא את הפסוק  נשאל  רבי שלמה קלוגר 

אליהם אל נא אֲֲ-דֹֹנָָי" )בראשית יט, יח(, וקרא "אֲֲדֹֹנִִי" עם נו"ן בחיריק במקום קמץ. אחר 

הפר"ח,  דברי  פי  על  והשיב  לעשות,  מה  כדת  קלוגר  ר"ש  את  שאלו  מוסף  תפילת 

דבריו  בסוף  אולם  ולקרוא.  לחזור  וצריך  חובה,  ידי  יוצאים  לא  משמעות  שבשינוי 

כתב: "שוב ראיתי בשם האליה רבה... דאין מחזירין אותו", אך כתב שגם הא"ר "מודה 

בנידון דידן, שמשנה מקודש לחול והוי שינוי גמור, והוא לא מיירי רק מ'יעשה' בצירי 

ואינו משתנה  פנים מוכח הכונה של עשיה,  כל  יַַעֲֲשֶֶׂה[, דעל  או  ]=יֵֵעָָשֶֶׂה  או בפתח 

שינוי ממש, אבל כל דהוי שינוי רב, ומקודש לחול — ודאי הוי כלא קרא כלל, וכחיסר 
תיבה אחת" )ספר סת"ם, קריאת התורה יב(.26

יודה במקרה של שינוי  נוקט כא"ר, אלא שסובר שגם הא"ר   אולם לא מבואר מדבריו האם להלכה הוא  .26

מקודש לחול, או שנוקט להלכה כפר"ח, ורק לרווחא דמילתא מבאר שגם הא"ר יודה לו במקרה כזה.



 בארות |  162

ץיי וריאי ברה

הסוברים שמחזירים רק על שינוי שמשנה משמעות

בתורה  הקורא  שכאשר  הוא  הטור,  בשיטת  חביב  בן  מהר"י  השני  התירוץ  כזכור, 

שגה ושינה בשינוי שיש בו משמעות — מחזירים אותו, וכאשר שינה "בטעמים שהם 

פירוש הפסוק" — אינו חוזר.

לבין  מהריב"ח  של  השני  התירוץ  בין  שילב  א(  קמב,  )או"ח  הרמ"א  לכך,  בהתאם 

המחמיר,  הרמב"ם  דברי  את  שהעתיק  השו"ע  דברי  ועל  הדשן,  תרומת  תשובת 

טעה  אם  אבל  הענין,  זה  ידי  על  שמשתנה  בשינוי  "דוקא  שמחזירים  וכתב  הסתייג 

בנגינת הטעם ]=טעמי המקרא[ או בניקוד — אין מחזירין אותו, אבל גוערין בו".27 
וכדברי הרמ"א פסק גם הלבוש )או"ח קמב, א-ב(.28

על דברי הרמ"א שאין מחזירים את הקורא על טעות בניקוד, כתב המגן אברהם 

)א( שכל זה אם הטעות אינה משנה את משמעות המילה, אך אם יש שינוי משמעות 

 — בחטף  בחֲֲלב  בציר"י,  יֵֵעשה   — בפת"ח  יַַעשה  "כגון  מחזירים,  בניקוד  בטעות  גם 

בחֵֵלב בציר"י".

לא  ולמנהיג  טעות  כל  על  מחזירים  שלרמב"ם  אף  א(  )א"א  מגדים  הפרי  לדעת 

מחזירים גם על טעות שמשנה משמעות, הרמ"א חילק "בין נשתנה ענין, דזה מחזירין 

ולמרות  מחזירין".  אין  נשתנה  באין  אבל  המנהיג,  כבעל  דלא  ]=הרמב"ם[,  כר"מ 

על  סמך  הרמ"א  משמעות,  שמשנה  טעות  על  גם  מחזירים  לא  ותרוה"ד  שלמנהיג 

דעתם רק לעניין טעות שאינה משנה משמעות.29 ונראה שכך נוקט גם פמ"ג להלכה.

וכ"פ גם רבי שלמה מחלמא, בעל מרכבת המשנה על הרמב"ם: "ואם קרא וטעה, 

אפילו בדקדוק אות אחת — מחזירין אותו אם משתנה הענין. אבל אם טעה בניקוד 

עצי שטים  )שלחן  בו"  גוערין  אבל  אותו,  מחזירין  אין   — הענין  ולא משתנה  בנגינה  או 

ו, ה(. ובזר זהב שם )קפ( באר: "ויֵֵראה לי דהוא הדין בנגינות, אם קורא משרת במקום 

 להלן נדון בפירוש המונח "גוערים בו". .27

 כאמור לעיל, אף שמדברי תרוה"ד מבואר שבשעת הדחק קוראים בתורה בברכה גם כאשר ככל הנראה  .28

שהרמ"א  אפשר  טעויות,  על  קוראים  החזירו  לא  שרבותיו  והעיד  המילה,  משמעות  את  וישנה  יטעה  הקורא 

הבין שדעת תרוה"ד שלכתחילה יש להחזיר על טעות של שינוי משמעות, ורק בשעת הדחק סומכים על ספר 

המנהיג וקוראים בתורה בברכה גם כשטעויות של שינוי משמעות לא יתוקנו. ועל כל פנים, בשו"ת בית יעקב 

הנ"ל הקשה על הרמ"א: "האיך הכניס רמ"א דברי בעל תרומת הדשן, שהוא אליבא דהמנהיג שחולק על המחבר 

ש"ע, שהן דברי הרמב"ם!". 

 אכן, כאמור בשו"ת בית יעקב )סי' עו(, הקשה רבי יעקב אב"ד צויזמיר על דברי הרמ"א הללו כיצד פסק  .29

את דברי תרוה"ד רק לעניין שינוי שאינו משנה משמעות, וכתב: "ולעניות דעתי נראה דלסברת בעל תרוה"ד 

אפילו בטעות שהענין משתנה — נמי אין מחזירין אותו, שהרי התרוה"ד סמיך אדברי בעל המנהיג שכתב הטור 

שם דאין מחזירין בטעות", "ובעל המנהיג מביא ראיה מן המדרש שאמר שאם קרא לאהרן 'הָָרֹֹן' — יצא, והוא 

שינוי הענין". והמסקנה המתבקשת היא ש"בעל תרוה"ד, דאזיל בשיטת בעל המנהיג, סבירא ליה דאפילו הענין 

משתנה אין מחזירין".



163  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

מפסיק30 והענין משתנה — מחזירין אותו. ודלא כמו שאומרים ההמון שאם קרא את 

השם ]=שם ה'[ אין מחזירין בטעה בנגינה".

או  בניקוד  טעה  אם  רק  שלא  הרמ"א,  דברי  על  כתב  ד(  )קמב,  ברורה  המשנה 

הוסיף  או  חיסר  "אם  גם  אלא  מחזירים,  אין  משמעות  בטעמים בדבר שאינו משנה 

בפתח  'הָָרֹֹן'  לאהרן  שקרא  כגון  זה,  ידי  על  משתנה  הענין  שאין  במקום  אות  איזה 

בלא אל"ף, או למצרים 'מצריים' וכדומה" — אין מחזירים. ומאידך, אם שינוי הניקוד 

משנה את המשמעות — יש להחזיר גם על זה, וכן הזכיר את דברי שלחן עצי שטים, 
שגם על טעות בטעמים שמשנה המשמעות מחזירים.31

ורבי מלכיאל צבי הלוי טננבוים כתב ש"כבר הכריעו הפוסקים שאם לא נשתנה 

אלא  בלבד,  זו  ולא  להלכה".  הגר"א  דעת  נראה  "כן  ולשיטתו  חוזר",  אינו  הכוונה 

גם המדרש שעליו מתבסס ספר המנהיג, עוסק בטעות שלא משנה את  שלשיטתו 

דרכם  היה  המזרח  שבארצות  המהרי"ט...  שכתב  מה  "לפי  וביאר  המילה,  משמעות 

בשמות שיש בתחילתם אל"ף — להשמיט האל"ף, והיה ידוע לכל שאף שנקרא בפי 

כל בלא אל"ף, מכל מקום עיקר שמו הוא באל"ף". ולכן הקורא לאהרן "הָָרֹֹן", "הרי זה 

דומה לטעה בדבר שאינו משנה הכוונה, שאינו חוזר. ולזה כתבו הפוסקים שהמדרש 

איירי בדבר שאינו משנה הענין" )שו"ת דברי מלכיאל ה, כ(.

גם הרב בן ציון מאיר חי עוזיאל כתב ש"הלכה פסוקה היא: אם טעה בנגינת הטעם 

או בנקוד — אין מחזירין אותו, אבל גוערין בו". והזכיר את דברי הרמב"ם והמג"א, 

וכתב: "אבל בנגינת הטעם לכל הדעות אין מחזירין אותו, אלא גוערין בו קצת". "וכיון 

שאין מחזירין אותו, ממילא יוצא שאין אחר חוזר וקורא מה שקרא הראשון, כדי שלא 

לבייש את מי שקרא לפניו". אחר כך הביא את דברי המנהיג, והסיק: "הא למדת, שגם 

ברבים"  שגגתו  על  מגיהין  אין   — משתנה  הענין  ואין  הואיל  בקריאה,  אות  בחיסור 

)משפטי עזיאל ג, מילואים לאו"ח קמב, ח(. כלומר לדעת הרב עוזיאל, גם ספר המנהיג מודה 

שעל טעות שמשנה את ההבנה מחזירים, והרמ"א פסק כמותו. 

 בטעמי המקרא, טעמים "מפסיקים" — הם הקיסרים, המלכים, המשנים והשלישים — מפרידים בין המילים,  .30

כעין פסיק ונקודה, ואילו הטעמים "מחברים" — הנקראים "משרתים" — ממשיכים את המילים ברצף.

 בביאור הלכה )שם, ד"ה אין מחזירין( סיכם שיש שלוש דעות בפסיקת ההלכה: השיטה המחמירה: "בביאור  .31

וכן פסק הפר"ח". אך  וכדומה...  'מצריים',  כגון מצרים —  הגר"א מפקפק אפילו במקום שאין הענין משתנה, 

גם לשיטתו, "אם לא טעה באותיות, אלא בניקודם או בטעמם, ואין הענין משתנה בשום דבר על ידי זה — אין 

מחזירין אותו, רק גוערין בו" )וציין שמסתבר שגם הגר"א מודה לסיוג זה של הפר"ח(. השיטה המקילה: "ובדרך 

החיים הפריז על המדה, ופסק דאפילו במקום שהענין משתנה, מי שנוהג להקל שלא להחזיר — אין למחות בידו. 

והביא זה מאליה רבה". אך כתב ש"לא מסתברא להקל כל כך בדבר שמעיקר הדין חוזר בכל גווני", אלא "די לנו 

להקל במה שהקיל הרמ"א" — היא שיטת האמצע המובאת במשנה ברורה.



 בארות |  164

ץיי וריאי ברה

מחמירים שהתחשבו בשעת הדחק בדעת המנהיג
בשני  המנהיג  בדעת  התחשבו  והשו"ע,  הרמב"ם  כשיטת  המחמירים  שגם  מצינו 

מקרים של שעת הדחק. המקרה הראשון הוא שאלת תרומת הדשן, כאשר אין במניין 

קורא מומחה, ומי שיעלה לקרוא בוודאי יטעה בטעויות של שינוי משמעות — והקילו 

לכתחילה לקרוא בתורה בברכה. המקרה השני הוא כאשר סיימו לקרוא בתורה, וגילו 

שטעו בשינוי של משמעות — והקילו בדיעבד שלא לחזור ולקרוא. אמנם היו שחלקו 

בשני מקרים אלו, ונציג את דברי שניהם בפרק זה.

קריאה כשיהיו טעויות של שינוי משמעות

המקילים לקרוא בברכה 

אדם  בו  שאין  מניין  אודות  הדשן  תרומת  נשאל  עליו  המקרה  לעיל,  שהתבאר  כפי 

שיודע לקרוא בתורה בדקדוק, מתייחס בפשטות למצב בו איש מהנוכחים אינו יודע 

תרוה"ד  פסק  זאת  למרות  המילה.  משמעות  את  וישנה  יטעה  שלא  באופן  לקרוא 

תרוה"ד  תשובת  את  פסק  ב(  )קמב,  השו"ע  בברכה.  לקרוא  ניתן  כזו  הדחק  שבשעת 

צפוי  הקורא  בו  למצב  גם  מתייחסת  פסיקתו  אם  האחרונים  שנחלקו  אלא  להלכה, 

לטעות ולשנות את ההבנה )בלי שיידעו לזהות זאת ולהחזירו( או לא. 

הלבוש )או"ח קמב, ב( הביא להלכה את דינו של תרומת הדשן, שגם במקום שאין 

וביאר ש"בשעת הדחק  אדם שיודע לקרוא בדקדוק אפשר לקרוא בתורה בברכה, 

כזה התירו להם שלא לבטל הקריאה". דבריו הם גם על טעות שמשנה את משמעות 

"דווקא  הוא  בדקדוק"  שיקראנה  אותו  ש"מחזירים  ביאר  א'  בסעיף  שהרי  המילים, 

בשינוי שמשתנה משמעות הענין ע"י כך, אבל אם טעה בנגינת הטעמים או בנקודות, 

ואין משמעות הענין משתנה בכך — אין מחזירים אותו, אבל גוערים בו". הרי שבסעיף 

ב' דיבר על טעויות שמשנות את משמעות הקריאה, ולכן במצב רגיל יש להחזיר את 

הקורא עליהן, אך בשעת הדחק, כדי "שלא לבטל הקריאה", קוראים גם בטעויות אלו.

משמע  שם  הדשן[  ]=תרומת  מהרא"י  דבפסקי  ש"אף  )ד(  רבה  האליה  והוסיף 

דלא יקרא למאן דאמר דמחזירין, מכל מקום לשולחן ערוך ולבוש סבירא להו לחלק 

אין  מדקדק  קורא  אין  כאשר  הרמב"ם  שלשיטת  הבין  תרוה"ד  אכן  כלומר,  בהכי". 

לקרוא כלל בתורה בברכה, אבל השו"ע והלבוש סברו שבשעת הדחק עדיפה קריאה 

בטעויות מהיעדרה לגמרי. וגם תרוה"ד עצמו כתב שלשיטת הרמב"ם "משמע קצת 

מסקנת  תרוה"ד  לשיטת  כן  ואם  הוא",  גמור  משמעות  לאו   — ו"משמע  יצא",  דלא 

הרמב"ם בשעת הדחק לא בהירה. "אלא דבלאו הכי דחה אותו שם מדברי הטור".

ערוך  שולחן  המחבר  ש"דברי  שהקשה  הנ"ל,  יעקב  בית  משו"ת  מבואר  וכן 

סותרים זה את זה, שכתב בס"א לשון הרמב"ם באם טעה מחזירין אותו, ובס"ה כתב 

בעל תרומת הדשן: 'ישוב שיש שם מנין ואין מי שיודע לקרות בתורה כהלכה בדקדוק 



165  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

הדשן  בתרומת  והמעיין  כו'.  כהלכתה'  בברכה  בתורה  יקראו  הכי  אפילו  ובטעמים, 

יראה שלא כתב כן אלא אליבא דהמנהיג, אבל להרמב"ם משמע דאפילו בדיעבד לא 

יצא", ותירץ: "וצריך לומר דשעת הדחק שאני".

וכן ביאר הגר"א )קמב, ב( שהכרעת תרוה"ד בישוב שאין בו אדם שיודע לקרוא, 

מתבססת על המדרש המובא בתוספות, הראבי"ה והטור, ועל פי סיוג המובא בגמרא 

במסכת שבת: "אלא מיהו דוקא בכי האי גוונא, וכמו שכתוב בשבת שם:32 והוא דלית 

לקיים קריאה  כלומר לדעת הגר"א המדרש מתיר  גוונא".  וכן בכהאי  כו',  רבא  ליה 

בתורה בטעויות, ובלבד שאין מי שיכול להכין את הקריאה ולקרוא כיאות.

וכ"כ רבי יהודה עייאש בשיטת השו"ע, שבעיר שאין שם בה מי שיודע לקרוא 

דלא  דהיכא  הקריאה,  לבטל  אין  הכי  אפילו  הענין,  שמשנה  טעות  בטועין  "אפילו 

)חלק א כלל לא סע' לא(: "אם אין  וכ"כ חיי אדם  )מטה יהודה או"ח קמב, ח(.  איפשר שאני" 

באותו מקום מי שיודע לקרות כדין — קורין ומברכין ומפטירין, או שמקרא לו אחר", 

וכן  יַַעֲֲשֶֶׂה-יֵֵעָָשֶֶׂה, אם-ואם, אהרן-הָָרֹֹן".  חֵֵלֶֶב-חָָלָָב,  אפילו "אם משתנה הענין, כגון 

המגן גיבורים, אחר שהביא את קושיית הבית יעקב, תירץ "דהמחבר נראה לו עיקר 

יבטל  שלא  כדי  שיקרא,  אחר  שם  אין  באם  אבל  המנהיג...  דעת  נגד  הרמב"ם  דעת 

עדיף  דליכא  כיון  להחזירו,  דאין  ז"ל  המהרי"א  דעת  על  סמך   — וכל  מכל  הקריאה 

מיניה, וזה ברור" )אלף המגן קמב, א(. 

המחמירים שלא לקרוא בברכה

השו"ע  דברי  את  ב(  ס"ק  קמב,  )או"ח  חדש  הפרי  העמיד  אלה,  פוסקים  לעומת  אמנם 

בשינוי שאינו משנה משמעות: "ומסתברא לי דהיינו דוקא כגון לאהרן 'הָָרֹֹן', פירוש 

שלא קרא האלף, או יהודים 'יהודיים' וכיוצא, אבל אם טועה בטעות שמשנה הענין... 

ואין שם יודע שיוכל להחזירו מטעותו — פשיטא שאין מברכין בתורה ואין מפטירין 

בנביא, נראה לי ברור".

וכ"כ הפרי מגדים: "ומסתברא כהאי גוונא, בישוב שאין יודעים ומשתנה ממש 

הענין — אין קורין בברכה... ועיין פרי חדש ]אות ב[, ומיהו בלא ברכה קורין" )או"ח 

אשל אברהם, סי' קמב ס"ק א(. וכ"כ החיד"א: "אם אין מי שיודע לקרות בדקדוק ובטעמים, 

אפילו הכי יקראו בתורה בברכה. והיינו שאינו טועה בטעות שמשתנה הענין, אבל אם 

יטעה בטעות שמשתנה הענין, כגון זֵֵכֶֶר-זָָכָָר, ואין שם יודע להחזירו — אין מברכין 

בתורה שם, ואין מפטירין בנביא" )לדוד אמת סי' ז, סע' ו(. וכ"כ כף החיים )או"ח סי' קמב, 

ס"ק טו( והרב בן ציון ליכטמן )בני ציון ב, קמב, סע' א(. 

 מסכת שבת סג, א: "אמר רבי אבא אמר רבי שמעון בן לקיש: שני תלמידי חכמים המדגילים זה לזה בהלכה  .32

— הקדוש ברוך הוא אוהבן, שנאמר: ודגלו עלי אהבה. אמר רבא... והוא דלית להו רבה במתא למיגמר מיניה".



 בארות |  166

ץיי וריאי ברה

נמצאנו למדים שישנה מחלוקת האם השו"ע שמחמיר כרמב"ם לכתחילה, יקל 

בשעת הדחק לסמוך על המנהיג גם בטעות שמשנה את המשמעות, או רק בטעות 

שאינה משנה.

קריאה חוזרת לאחר שסיימו לקרוא וגילו שטעו

סוגיה נוספת המלמדת על התחשבות המחמירים בדברי המנהיג היא כאשר לאחר 

שהשלימו את הקריאה, גילו שהקורא טעה באופן ששינה את המשמעות. על פניו, 

"מחזירין אותו עד  ברורה, שאם טעה  והשו"ע שהעתיק את דבריו  שיטת הרמב"ם 

שיקראנה בדקדוק", כלומר "אין עצה ואין תבונה נגד ה'", לא עלתה לציבור חובת 

הקריאה ועליהם לשוב ולקרוא מחדש. אולם מצינו גם בין המחמירים שלעניין זה 

התחשבו בדעת המנהיג שתקנת הקריאה "מאפשרת" בדיעבד טעויות.

המקילים שלא לחזור ולקרוא בברכה

כתב החיי אדם )א, לא, לא( שאם לאחר שהקורא טעה בדבר שמשנה משמעות, ו"כבר 

גמרו הקריאה", אזי "להוציא ספר תורה ולחזור ולברך — נראה לי דאין צריך". משום 

שהרי "הטור33 כתב דאין צריך לחזור אפילו ]קרא[ לאהרן — 'הָָרֹֹן'... ונהי דלכתחלה 

הטור".  על  סמכינן   — ולברך  לחזור  אבל  ברכה,  חשש  כאן  אין  אם  היינו  מחזירין, 

והביאו להלכה בספר כף החיים )או"ח קמב, ה(.

גם הביאור הלכה )קמב, 'אין מחזירין'( הביא את דברי החי"א להלכה, והוסיף ש"אף 

דבאמת לא ברירא דבר זה, דהטור או שארי המקילין יסברו דאפילו בנשתנה הענין 

אין צריך לחזור... מכל מקום למעשה יש לנהוג כוותיה, דבלאו הכי לא ברירא דבר 

זה, דלדעת הרמב"ם שפסק דמחזירין, יסבור דאפילו גמר כל הקריאה יצטרך לחזור", 

שכן אפשר שגם הרמב"ם מודה שדווקא "בשעה שעוסק באלו הפסוקים יחזור, אבל 

לא דאינו יוצא אפילו בדיעבד". ואמנם תרוה"ד כתב שלרמב"ם "משמע קצת דאינו 
יוצא", אך "לא משום זה נסמוך לחזור ולברך".34

גם הרב צבי הירש גרודזנסקי, אחרי שהביא את דברי החיי אדם והר"ש קלוגר 

הנ"ל, כתב שעל פי האליה רבה "מי שאינו חוזר אפילו במקום שהענין משתנה — 

חוזר אפילו  זו שבטור שאינו  דיעה  "מפני שבדיעבד סמכינן על  בידו",  אין למחות 

שנשתנה הענין", "ואם כן כל שכן בכהאי גוונא, שכבר יצאו מבית הכנסת, שאין צריך 

לחזור ולקרות" )מקראי קודש א, ז, שערי קדושה לו(.

 מכאן רואים שגם החי"א, כמו מהר"י בן חביב וסיעתו, הבין שהטור פוסק כדעת ספר המנהיג.  .33

 עוד יש לציין שהביה"ל שם מסתפק לגבי קריאה של שני וחמישי, ושבת במנחה, האם גם שם טעות מעכבת  .34

לרמב"ם וסיעתו, ונשאר בצ"ע.



167  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

המחמירים לחזור ולקרוא בברכה

אמנם יש מחמירים לחזור ולקרוא בברכה. בשו"ת דברי מלכיאל הנ"ל הסיק שכאשר 

"הוי שינוי גמור מלשון זכר ללשון נקיבה — ודאי שצריך לחזור ולקרות, אף אם כבר 

אפרים  שערי  בספר  פסק  וכן  הפוסקים.  רוב  כתבו  שכן  לעיל,  שכתבתי  וכמו  בירך, 

הלכה למעשה, וכן היא דעת הגר"א בסי' קמ"ב. וכן כתב בשו"ע הרב ס"ס רפ"ב. ולא 

הוי ספיקא דדינא, כיון שמפורש כן בירושלמי ובמסכת סופרים35 וברמב"ם, והרבה 

ראשונים שהבאתי". 

כספר  פוסקים  אין  שלכתחילה  אף  הפוסקים,  רוב  שלדעת  למדים  נמצאנו 

המנהיג, אם טעו בטעות שמשנה את העניין וסיימו את הקריאה, אין חוזרים לקרוא 

ידי  שיצאו  הסובר  המנהיג  בדעת  שמתחשבים  משום  המוטעה,  הפסוק  את  בברכה 

חובת הקריאה.

פירוש "גוערים בו"
בתורה  הקורא  שכאשר  הדשן  תרומת  דברי  את  להלכה  הביא  הרמ"א  שראינו,  כפי 

בו". השאלה היא: מה הכוונה  "גוערים  טועה בטעות שאינה מצריכה את החזרתו, 

תוך  היא  הגערה  שאם  מפני  לענייננו,  חשובה  זו  שאלה  ומתי?  כיצד  בו"?  "גוערים 

ישוב  שהקורא  היא  הציפייה   — נמוך  במדרג  שהטעות  שלמרות  הרי  הקריאה,  כדי 

ויתקן במקום.

גוערים לאחר הקריאה ובצנעה

דברי  שהרי  בצנעה,  בו  גוערים  הקריאה  שלאחר  היא  הרמ"א  שכוונת  בארו  רבים 

של  שגגותיו  על  להגיה  שאין  שהורה  המנהיג,  שיטת  על  מתבססים  הדשן  תרומת 

הקורא משום הלבנת פניו.

כ"כ אשל אברהם בוטשאטש )תניינא, או"ח קמב, 'מ"ש'(: "נראה שאין זה לגעור בו 

ברבים, רק לומר לו שיזהר לכתחילה בזה בכל האפשר", והוסיף ש"לכולי עלמא אין 

להכלימו ברבים, כי אם בשנוי משמעות צריכין להודיעו תיכוף ]=תיכף[, כדי שיחזור 

תיכוף ויקרא שנית כנכון". אולם "כשאין משמעות משונה, כיון דלא שייך בזה לחזור 

ולקרות, למה להכלימו ברבים? ואין צריך לומר אם ידוע שהוא בדרך אונס, מחמת 

בתורה  קריאה  בעניין  ו(,  )יא,  סופרים  במסכת  הרמב"ם  לדברי  למקור  שציין  לכן,  קודם  לדבריו   כוונתו  .35

בשבת: "אבל בשבת אם שכח ועבר על פסוק ואחר כך נזכר לו — חוזר וקורא", וכפי שכתב שם, שאין סברה 

לחלק בין דילג על פסוק או על תיבה, ובין דילג לשיבש ושינה את המשמעות. אגב נראה שכבר ציין למקור זה 

במגדל עוז על הרמב"ם, בדבריו: "משמע פ"י דמסכת סופרים, ותמיה אני איך לא הביאו בהלכות". אמנם יצוין 

כי הרב מיכאל היגר, במהדורתו למסכת סופרים, סבר כי אין בחיבור זה מקור לדברי הרמב"ם )מסכת סופרים, 

ניו יורק תרצ"ז, "מאמרים המובאים בספרי קדמונים בשם המסכת סופרים ואינם נמצאים בו", עמ' 74 סי' 11(.



 בארות |  168

ץיי וריאי ברה

ביעתותא דציבורא, שפשיטא שאין להכלימו בזה. אך כשהוא מחמת קלות הדעת, 

שלא חשש ללמוד את עצמו מתוך ספר מוגה לנכון שישנו שם, מכל מקום פעם אחת 

אין להכלימו, רק לזרזו. ואם בכל זאת הוא מורה קלות הדעת בדרך פשיעה — בזה יש 

לגעור בו גם ברבים אחר כך, וגם למנוע קריאתו לגמרי".36 והביאו בספר שערי אפרים 

)שער ג, שערי רחמים כ(.

בו, הכוונה ש"גוערין  והרב דוד שפרבר כתב מדעתו, שדברי הרמ"א שגוערים 

בו שלא בשעת הקריאה, אלא אח"כ בינו לבינו, דאי בשעת הקריאה ברבים — הרי 

יש בזה הלבנת פנים טפי מהחזרה", אולם ציין שלא משמע כך מלשון תרוה"ד )שו"ת 

אפרקסתא דעניא ב, או"ח כג(. וכן עולה משו"ת בית יעקב הנ"ל, שתמה "למה כתב בעל 

תרומת הדשן שגערו בו? הלא לדברי בעל המנהיג אין להלבין פניו!". ותירץ ש"יש 

פניו".  מלבינים  דאז  אותו,  מחזירין  אם  כמו  בו  גוערין  אם  כך  כל  ביוש  דאין  לומר 

אין טעם  וממילא  רגיל בפעם אחרת",  כדי שיהיה  בו,  גוערין  והוסיף ש"טעם שהיו 

לעשות זאת במהלך הקריאה תוך הלבנת פניו, אלא לאחר מכן בצנעה.

מדברי  שהוכיח  שאחר  הנ"ל,  משרקי  דוד  הרב  של  תשובתו  מסיום  עולה  וכן 

הפוסקים שאין צריך להחזיר את מי שטעה כשאין שינוי משמעות או חסרון אות, 

כתב שאין להחזיר את הקורא על טעויות שאינן מצריכות חזרה, ו"מי יערב אל לבו 

לעבור על דבריהם, שהם בלאו ד'לא תסור' )דברים יז, יא(? וכל שכן במקום הזה דאיכא 

הלבנת פנים ברבים, שנזהרנו עליו בלאו ד']הוכח תוכיח את עמיתך ו[לא תשא עליו 

חטא' )ויקרא יט, יז(, וכבר הפליגו רז"ל בעונש המלבין פני חבירו ברבים רח"ל". 

וכ"כ הרב יצחק עטיה: "אבל בשליח ציבור מקילין בו, דאין מחזירין אותו על 

שגגותיו ברבים שלא להלבין פניו, כלישנא דבעל המנהיג שהביא הטור. משמע מזה 

דאחר שיסיים הקריאה — בינו לבינו אמרינן ליה דטעה בזה, ולא ישוב לאומרו זימנא 

אחריתי כך. ולא שייך בו האי טעמא דשיבשתא כיון דעל — על )בבא בתרא כא, א(" )משרת 

משה על הרמב"ם, תפילה יב, ו(. וכ"כ הרב חיים דוד הלוי: "על כל פנים אחרי הקריאה ראוי 

להעמיד את הקורא על טעויותיו שטעה בשעת הקריאה, בתחלה בנחת, ואם מתמיד 

בשגיאות משום שאינו חוזר הפרשה בינו לבין עצמו כראוי — אז גוערין בו. ואם לא 

יועיל גם זה — נראה לי שיעבירוהו" )מקור חיים ג, קכה, יא(.

 כהמשך לכך העיד על עצמו )א"א קמא, או"ח קמב, א(: "איני רגיל לגעור בהקורא בטעות שאינו שִִנוי ענין,  .36

כיון שאין הקורא עושה כן בשאט נפש או בקלות הדעת, או בעצלות מללמוד את עצמו מקודם בטוב". והרי 

זה כ"אונס" ש"אין בו צד גערה" )והוסיף בסוגריים שאם היינו יודעים שהוא קורא עבור השכר, אזי דינו היה 

כ"שואל שכר הנאה שלו" ש"חייב באונסין", אך כיוון שאיננו ידעים זאת, אין מקום לגעור(.



169  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

גוערים במהלך הקריאה

מנגד, הרב משה שטרנבוך כתב שכל עוד הקורא בתורה לא עבר את מקום הטעות, 

"הקרובים לבעל הקורא ]=הסמוכים לבימה[ שגוערים מיד — גוערים בו", אבל "אם 

כבר המשיך — אין להחזירו, שאסור לביישו" )תשובות והנהגות א, קמז(. ובדומה כתב הרב 

דוד יוסף: "ונראה שמה שכתב הרמ"א שאין מחזירין אותו אבל גוערין בו, היינו שאם 

נמצא עדיין במקום הטעות גוערין בו ומתקנים אותו שיחזור ויקרא כראוי, ואם כבר 

המשיך הלאה ואינו נמצא במקום הטעות — אין מחזירין אותו" )הלכה ברורה ז, אוצרות 

יוסף ד עמ' כא, 'ועל כל פנים'(.

סיכום
בחלק  התורה.  בקריאת  טעות  בעת  הציבור  הנהגת  סוגיית  את  ביררנו  זה  במאמר 

הראשון ראינו את מחלוקת הראשונים בנושא: הרמב"ם, בעקבות דברי הירושלמי, 

דקדק  ולא  שטעה  שקורא  פסק  ערוך,  השולחן  וכן  ראשונים  שורת  ובעקבותיו 

בקריאתו — מחזירים אותו עד שיקרא כראוי. 

ומנגד, בספר המנהיג, בעקבות מדרש שיר השירים רבה, ועמו שורת ראשונים, 

פסק שהקהל יוצא גם כאשר הטעות בקריאה שינתה את משמעות המילה. המהרי"ל 

תרוה"ד  העיד  זאת  ולצד  הדחק,  בשעת  המנהיג  על  לסמוך  הורו  הדשן  ותרומת 

שרבותיו ו"שאר גדולים" לא היו מחזירים את הקוראים בתורה שטעו, אלא גוערים 

בהם קצת.

יסוד נוסף שראינו הוא שלושה הסברים בדעת הטור: א. לכתחילה אסור לקהל 

להסתפק בקריאה משובשת ולכן מעמידים קורא מדקדק, אך בדיעבד יצאו ידי חובה 

ידי חובה, אך בטעות  אם טעה הקורא. ב. בטעות שמשנה את המשמעות לא יצאו 

שאינה משנה יצאו. ג. אין יוצאים יד"ח בקריאה משובשת של מי שאינו מדקדק, אך 

אם הוא יודע לקרוא וטעה פה ושם — יוצאים.

בחלק השני ראינו ארבע שיטות מרכזיות באחרונים: מחמירים — השו"ע פסק 

פסק  הב"ח   — מקילים  בדקדוק".  שיקראנה  "עד  מחזירים  טעות  כל  שעל  כרמב"ם 

הדחק.  בשעת  כשיטתו  שפסקו  והיו  מחזירים,  אין  טעות  כל  שעל  המנהיג  כספר 

שיטות האמצע — א. הרמ"א וסיעתו פסקו שעל טעות שמשנה את ההבנה מחזירים, 

טעות  כל  שעל  פסקו  וסיעתו  הפר"ח  ב.  בו".  "גוערים  אך  מחזירים  אין  השאר  ועל 

מחזירים, מלבד על טעות בניקוד או בטעמים שאינה משנה את ההבנה. 

עוד ראינו כי גם רבים מהמחמירים התחשבו בשעת הדחק בשיטת ספר המנהיג. 

כגון במניין שאין אפשרות לקרוא בו ללא חשש מטעויות שישנו את המשמעות — 

הורו לקרוא בברכה חרף הטעויות; וכאשר הציבור סיים לקרוא וגילה שטעה בשינויי 

משמעות — הורו לא לחזור ולקרוא בברכה. 



 בארות |  170

ץיי וריאי ברה

מסקנות מעשיות לגבי נער בר מצווה, והצעה להעמדת ממונה לקריאה

לאור זאת, נראה לומר שכאשר נער בר מצווה קורא בתורה, מכיוון שגערת הקהל 

וגם לפגוע בביטחונו העצמי ולהביאו  בשל טעויותיו עלולה לגרום לו עלבון גדול, 

לטעויות נוספות, הרי שזו שעת הדחק, שבה גם לרבים מהמחמירים ניתן לסמוך על 

שיטת ספר המנהיג, ובפרט שמדובר בדין מדרבנן, ועל כן בהתאם לשיטת המנהיג, 

ככלל, אין להעיר לו כלל על טעויותיו.

אמנם, כדי לאזן בין החובה לכתחילה להקפיד על קריאה מדויקת, ובין הצורך 

להקפיד על שמירת כבודו של הקורא בתורה ומניעת עלבונו, מן הראוי שכל קהילה 

תמנה אדם מדקדק ובקי שיעמוד לצד הקורא בתורה, ורק לו תהא נתונה הסמכות 

להעיר לקרוא על שגגותיו. ממונה זה יפעל בהתאם למסורה, לטעמים ולמשמעות 

הכתוב, ובשיקול דעת יידע אם ומתי להעיר לקורא על טעויות. כך הקורא בתורה לא 

יחוש עלבון מכך שקריאתו נקטעת שוב ושוב בידי הקהל, וכך גם הסיכון לטעויות-

המשך יפחת באופן משמעותי. הצעה זו הוצעה על ידי מספר פוסקים, בהם הרב חיים 

דוד הלוי37 והרב מרדכי אליהו,38 ומי ייתן ויאמצוה בקהילות ישראל.

ומוסיף  מחשבה,  בלבול  לו  גורמים  הקורא,  את  מחזירין  שכאשר  מוכיח  "הנסיון  ט:  קכה,  ג,  חיים   מקור  .37

לטעות גם אחר כך מתוך בלבולו. ולכן טוב שלא להחזירו בטעות שאין הענין משתנה. וגם אז, רע המעשה שכל 

הצבור כולו קופצים להחזירו. ומה טוב שיעמוד על יד הקורא אדם נבון ויודע ספר, ורק הוא בלבד יחזיר הקורא 

על טעויותיו".

 הביא משמו הרב יוסף אלנקווה: "יש להעמיד אדם הבקי בדקדוק, שרק הוא יתקן את הקורא, והקהל — אל  .38

יפריעו וירעישו בהערותיהם" )דרך התורה הלכות שבת, יד בנימין תשע"א, עמ' 9; הביא הרב עמיחי כינרתי, 'דין 

החזרה וגערה בקורא בתורה שטעה', הכי איתמר ו, ישיבת איתמר תשע"ב, עמ' 84 הע' 12(.


