
הרב צוריאל חלמיש

"על ימין ושמאל": משנת הנצי"ב על 
הפרדת הקהילות

• פתח דבר	

• מבנה המאמר "על ימין ושמאל" ומקורותיו	

• היחס לעוזבי המסורת בעת החדשה ובכלל	

• חומרת המצב וקריאת המציאות	

• דילמת הפרדת הקהילות	

• היחס לעוזבי התורה בעת החדשה	

• הנימוק הראשון: סכנת מלחמות האחים	

• אינה 	 הקהילות  הפרדת  השני:  הנימוק 

מעשית

• מתי מותר לעשות מחלוקת בין יהודים?	

• מתי מותר לעשות מחלוקת עם רשעים?	

• סיכום	

מה היה יחסו של הנצי"ב מוולוז'ין למגמת ההפרדה בין האורתודוכסים 

והרפורמים בעת החדשה?  הרב צוריאל חלמיש מברר את דעתו 

וכן  וחז"ל,  התורה  דברי  מתוך  הקהילות,  הפרדת  כנגד  הנצי"ב  של 

היכרותו עם טבעם של בני אדם וקורות ישראל  פילוג, בדלנות 

ברשעים  שנלחמים  צדיקים  בין  הן   — ישראל  עם  בתוך  ומחלוקת 

ומינים, והן בין צדיקים שנלחמים בצדיקים השונים מהם בדרך עבודת 

ה' — עשויים להיות הרי אסון לגורל האומה  מאמר זה הוא פרק 

מתוך חיבור מקיף, "חרבות לגוף האומה", שעתיד לראות אור במכון 

הר ברכה





221  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

הרב צוריאל חלמיש

"על ימין ושמאל": משנת הנצי"ב על 
הפרדת הקהילות

פתח דבר
סוגיית  בירור  על  ואנכי,  הוטרר  בועז  ד"ר  הרב  עמיתי  עמלנו,  האחרונה  בתקופה 

הפרדת הקהילות ושאלת עמדתו של הנצי"ב מוולוז'ין בעניינה, תוך שאיפה להוציא 

לאור חיבור מקיף בשם "חרבות לגוף האומה". 

בדבר  אירופה  יהדות  את  שהסעירה  הדילמה  בבירור  תחילה  עסק  בועז  הרב 

הפרדת הקהילות בהונגריה, בגרמניה, ולבסוף בגליציה. התוצאה היא סיכום מפורט, 

מדויק ובהיר, של הכרוניקה ההיסטורית, בשפה שווה לכל נפש, ומתוך נקודת מבט 

מעשית ותיאורטית כאחד — מה הייתה המשמעות של הפרדת קהילה, כיצד התפתחו 

התרחשה  וכיצד  היפרדות,  של  אפשרות  לכדי  והחברתיות  המשפטיות  הנסיבות 

החברתית  הדינמיקה  התפתחה  כיצד  מבהיר  מאמרו  של  האחרון  החלק  בפועל. 

1883(, הנקודה בה כתב הנצי"ב את מאמרו  בגליציה, עד חודש כסלו תרמ"ד )דצמבר 

"על ימין ושמאל". 

מתוך  הנצי"ב  של  במשנתו  עסקתי  בועז,  הרב  של  ההיסטורי  הבירור  גבי  על 

חיבוריו, מקורותיו ונימוקיו. מאמר "על ימין ושמאל" נערך על ידי, ונוספו לו כמאה 

הערות שוליים של הפניות לכתביו, המלמדות שיסודותיו נשנו בכתבי הנצי"ב שוב 

והוטמעו  פסקה  לכל  וביאורים  כותרות  נוספו  כן  אומר".  היה  "הוא  בבחינת  ושוב 

פרסום  בנסיבות  העוסק  דבר",  "פתח  נוסף  עוד  ועוד.  חז"ל  דברי  למקרא,  מקורות 

יחסית  וקצר  מוקדם  במאמר  וכן  הנצי"ב,  של  דבר"  "משיב  שו"ת  ופרסום  המאמר 

של הנצי"ב אל עורכי "מחזיקי הדת" )שמתפרסם לראשונה במלואו(. נספח אחרון הוקדש 

לבירורי נוסחאות בין הגרסאות המאמר.

החלק המרכזי של בירוריי הוא עיון במאמר "על ימין ושמאל". בחלק זה נתבארו 

מבנה המאמר, יחסו של הנצי"ב אל עוזבי הדת בעת החדשה, סכנת מלחמת האחים 

בין שומרי מסורת ופורקי עול, סכנת מלחמת האחים של שומרי המסורת בינם לבין 

בישראל  המחלוקת  עשיית  איסור  הקהילות,  הפרדת  של  התוחלת  חוסר  עצמם, 

)וסייגיו( והשלכותיה הבלתי צפויות, קריאתו של הנצי"ב לישוב הארץ גם לצד עוזבי 

תורה, איסור עשיית מחלוקת גם עם רשעים )וסייגיו(, הרחבת לימוד התורה כחלופה 



 בארות |  222

שימלח לאירוצ ברה

רעיונית ומעשית להפרדת הקהילות, זיקה אפשרית בין תנועה של שאיפת דבקות 

בה' ובין בדלנות חברתית, תלמוד התורה בקהילות כגורם לאומי מאחד, ועוד.

"על  למאמר  יחסית  חדשות  פרשנויות  שתי  נידונו  בירוריי  של  האחרון  בחלק 

ימין ושמאל", לפיהן הנצי"ב דווקא תמך באופן מעשי בהפרדת הקהילות, ומאמרו 

עסק בדילמת ההיפרדות ממשכילים וחילונים בלבד, או רק בשאלת היחס העקרוני 

קוק,  הרצי"ה  כי  הובהר  כן  כמו  ואותגרו.  לגופן  נידונו  אלה  פרשנויות  לרפורמים. 

שמאמרו של הנצי"ב היה עבורו יסוד מוסד, וכן עשרות הוגים שעסקו במאמר, פירשו 

אותו כעוסק בדילמת הפרדת הקהילות — האורתודוכסים מן הרפורמים — ושולל 

אותה בטוב טעם.

החלק הראשון של בירוריי מתפרסם כעת לפניכם, בהתאמות לבמה זו )החלקים 

הבירור  וכמובן  הנוסחות,  שינויי  הדבר,  פתח  והמוער,  המלא  המאמר  וכן  במאמר,  העיון  של  הנוספים 

ההיסטורי המקיף של הרב בועז הוטרר, יפורסמו בע"ה בחיבור "חרבות לגוף האומה"(. אודה במיוחד 

שעריכתו  גלבוע,  מעלה  בישיבת  ור"מ  גלבוע  מעלה  של  רבה  הולצמן,  בני  לרב 

התוכנית וגם הלשונית השביחה עד מאוד את העיון. תקוותנו להשלים את הוצאת 

"כחרבות לגוף האומה" בהוצאת מכון הר ברכה בתקופה הקרובה. 

חלק זה מוקדש לעיון בלב מאמרו הנודע של רבינו נפתלי צבי יהודה ברלין מוולוז'ין 

"על ימין ושמאל", אשר התפרסם מאוד כאחד מיסודות הדרכת הכלל, אולם כמדומה 

שעד כה לא התבררו באופן סדור יסודותיו החשובים והעמוקים, המעמידים משנה 

שלמה של הדרכת הכלל לאור יסודות התורה בעת החדשה.

כאן  אין  גופו.  הנצי"ב  של  מאמרו  לקריאת  "תחליף"  משמש  לא  זה  פרסום 

ביאור מלא ועוקב של המאמר, אלא הבהרה והרחבה על אודות היסודות ההגותיים, 

הטיעוניים, הנימוקיים וההיסטוריים של דברי הנצי"ב. עם זאת, אנו מאמינים שגם 

יכולה  והיא  זה לבדו מאפשרת לעמוד על עיקרי דבריו של הנצי"ב,  קריאת מאמר 

להיות פתח לעיון במאמר מתוך רוחב דעת ושימת לב לפרטיו ולכלליו.

מבנה המאמר "על ימין ושמאל" ומקורותיו
תחילה, אנו מציעים לחלק את המאמר לחמישה חלקים: 

• חלוקת 	 את  שלל  הנצי"ב  ישראל.  בעם  והאמצע  השמאל  הימין,  ראשון:  חלק 

רחב  וציבור  רשעים,  )צדיקים,  הדת"  "מחזיקי  ראשי  שהציגו  ישראל  בעם  הקבוצות 

בלבד,  התורה  מצוות  שומרי  קבוצת  על  נסובים  אלה  מונחים  לשיטתו  ותמים(. 



223  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

מהוויות  ופורשים  ה'  באהבת  הדבקים  "ימין"  קבוצות:  לשלוש  המתחלקים 

)וכן מחויבים להישמר מרפיון בדייקנות במצוות(, "שמאל" השכלתנים הדבקים  העולם 

בשמירת מצוות ותלמוד תורה ללא שאיפה לדבקות בה', ו"אמצע" החיים חיי 

חול ושואפים לדבקות בה' בשעת התפילה בלבד )הקבוצה כוללת חסידים המזכים את 

הרבים, או המדקדקים במצוות(.

• את 	 שלל  הנצי"ב  הנוכחי.  הדור  ואתגר  הקודמים  הדורות  אתגר  שני:  חלק 

מאשר  חמור  בהווה  המצוות  שמירת  אתגר  לפיה  הדת"  "מחזיקי  ראשי  עמדת 

עבודה  יֵצֶר  כן"(  אחרי  דורות  והרבה  הקודש,  לארץ  בואנו  )"בעת  בעבר  לשיטתו,  בעבר. 

לכך,  בדומה  כנגדו.  לעמוד  כדי  מיוחדת  חסידות  מידת  ונדרשה  חזק  היה  זרה 

בדור הנוכחי מושכות המינות, הכפירה והאפיקורסות, וגם כנגדן נדרשת מידת 

חסידות מיוחדת.

• חלק שלישי: שלילת הפרדת הקהילות. הנצי"ב שלל את עמדת ראשי "מחזיקי 	

הדת" להיפרד לגמרי מעוזבי התורה שבדור. לשיטתו, רעיון כזה הוא "כחרבות 

בין  המחלוקת  הראשון,  בפיו:  נימוקים  שני  קיומה.  את  ומסכן  האומה"  לגוף 

הצדוקים והפרושים גרמה לחורבן בית המקדש השני, ואף חוללה תרבות של 

חשדנות הדדית שהובילה לרציחות ההדדיות בקרב הפרושים עצמם. מצב כזה, 

לשיטת הנצי"ב, קרוב להתרחש גם בעת החדשה בשני המובנים: מחלוקת בין 

חלקי האומה תחליש את כוחה מול אתגרי הגלות, ובנוסף תרבות של חשדנות 

כי  לימד  הנצי"ב  לבסוף,  המצוות.  שומרי  בקרב  אחים  רדיפת  תחולל  הדדית 

בפועל הפרדת הקהילות חסרת תוחלת, משום שטבעם של בני אדם להתחבר 

זה לזה; גם כאשר ציוותה התורה להתרחק מאומות העולם, לא עמדו ישראל 

באתגר זה, וקל וחומר שרעיון היפרדות בתוך החברה היהודית עצמה לא יצלח.

• חלק רביעי: החלופה — מאמץ להרחבת לימוד התורה. הנצי"ב התייחס לאנרגיות 	

כי הדרך  וקבע  העצומות שהשקיעו ראשי "מחזיקי הדת" בהפרדת הקהילות, 

התורה  לימוד  הגברת  היא  בתורה  והדבקות  המצוות  שמירת  לחיזוק  היחידה 

מניעים  שמא  לחשש  בהתייחס  לימוד.  וקבוצות  חינוך  מוסדות  מדרש,  בבתי 

יבוא לשמה", ומידת  זרים יחדרו ללימוד התורה, לימד כי "מתוך שלא לשמה 

חסידות של "לשמה" נדחית מפני הערך של הרחבת מעגלי לימוד התורה. ועוד, 

שלימוד התורה הוא המגן האמיתי על עם ישראל מאויביו.

• מאמרו 	 בשלהי  להלכה.  הציות  והגברת  התורה  תלמוד  הרחבת  חמישי:  חלק 

התייחס הנצי"ב לחשש של ראשי "מחזיקי הדת" מעידוד מוסדות חינוך שבהם 

עתידים  לא  כאלה  שמוסדות  ההנחה  חרף  לשיטתו,  חול.  לימודי  גם  יילמדו 

מוסדות  גם  להקים  חובה  הנוכחי  הדיעבדי  במצב  הוראה,  גדולי  להעמיד 

המשלבים תלמוד תורה ולימודי חול שבהם ילמדו גם בני הרבנים והעסקנים, 



 בארות |  224

שימלח לאירוצ ברה

כדי לחזק את שמירת המצוות והדבקות בתורה בדור הצעיר. עוד הבהיר שלימוד 

תורה בקבוצות יחזק את האחדות בקרב שומרי המצוות לגווניהם כנגד עוזבי 

התורה, ועשוי לצמצם את הרפיון מהדקדקנות במצוות שהתפשט בחסידויות 

מסוימות, בהתאם להוראת מנהיגים בדור.

בהערות השוליים בחיבור המלא אנו נפנה לעשרות המקורות בכל תחומי היהדות 

אותם מציין הנצי"ב, וכן למקבילות רבות בדברי הנצי"ב עצמו המשלימות את תורתו 

הרחבה בהנהגת הכלל, כפי שהבהרנו לעיל.

כעת נעיין בגוף המאמר, אולם נקדים לו מילים אחדות על יחסו העקרוני של 

במתרחש  מעורב  והיה  המציאות  את  ניתח  שבו  האופן  על  התורה,  לעוזבי  הנצי"ב 

בדורו, וכן נסכם את דילמת הפרדת הקהילות בעת החדשה.

היחס לעוזבי המסורת בעת החדשה ובכלל

כיצד הדריך הנצי"ב לפעול ביחס לעוזבי המסורת למיניהם? כדי להשיב על השאלה 

יש לעיין הן במקורות שבהם עסק הנצי"ב בעוזבים למיניהם, והן בדבריו על המגמות 

החברתיות בדורו. 

מדרך  שסרו  בה'  מאמינים  בין  הנצי"ב  חילק  המסורת  לעוזבי  העקרוני  ביחסו 

מסורת ישראל והתורה שבעל פה )משכילים, מתקני הדת(, ובין כופרים בה' באופן עקרוני 

"שאין  השירים(  לשיר  )בפירושו  במפורש  הנצי"ב  הדריך  לראשונים  בנוגע  )אתאיסטים(. 

להתרחק", לשנוא ולבזות, "מפירי תורה... יש לנו להפוך בזכותם... עמי הארץ, אף על 

גב שהמה שונאים ומבזים לחכמים ולתלמידים, וחז"ל בפרק חלק כינו את האנשים 

האלה בשם אפיקורס. אבל מכל מקום אי אתה רשאי לבזות ולשנוא אותם... לא קראו 

חז"ל אותם אפיקורסים אלא בדין שמים, מה שאין כן בדיני בני אדם — אסור לשנוא 

ובמקביל  בה'  שמאמינים  באנשים  גם  שייכת  ישראל  אהבת  י(.  ח,  שיר  )מטיב  אותם" 

פוגמים במסורת התורה שבעל פה. 

ורק אותו, לשיטת הנצי"ב? כופרים באמונת ההשגחה,  ואך  יש לשנוא,  את מי 

אתאיסטים אידאולוגיים הקרובים לכפור במציאות ריבונו של עולם. "האומרים שעזב 

ה' את הארץ, ולית דין ודיין". במקום נוסף הגדיר את האפיקורסות שבדורו: "לחשוב 

כי אין משגיח כלל בארץ, ועולם מנהג הטבע לבד הוא נוהג", היינו מטריאליזם, ראיית 

העולם כחומרני בלבד )העמק דבר דברים ח, יט; ועוד(. אלו אנשים שהתנתקו מהאמונה 

משה  בנבואת  כפרו  ממילא  הזה.  העולם  על  מהשפעה  הוציאוהו  לפחות  או  בה', 

ונבואת הנביאים, במתן התורה לישראל מאת ה', בדברי התורה על השכר והעונש 

לעושים רצונו של מקום, וביסודות החובה לפעול בעולם בהתאם לרצון ה'. לשיטת 

הנצי"ב, בגלל השפעותיה המסוכנות של כפירה בקיום ה' ובהשגחתו על הברואים, 



225  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

וטבעה למשוך אחריה את לבו של האדם, על האדם לשנוא את מחזיקיה ולשמור על 

עצמו בכל עת מסכנתה.1 

כל זאת אמור ביחס לאתאיסטים הכופרים בזיקת ה' אל העולם; הנצי"ב זיהה 

בהם ממד מיוחד של שאיפה להסית יהודים מאמינים לכפור באמונת התורה. אולם 

מהו היחס לרפורמים בני דורו של הנצי"ב, שהקימו מערכת דתית חדשה ו"מתוקנת"? 

כאמור אין לשנוא אותם ממש, שהרי הם מאמינים במציאות ה', אולם גם ביחס אליהם 

התריע הנצי"ב מפני קשר אישי קבוע עימם בשל החשש להימשך אחר המינות. 

בתשובה לקהילה דתית זעירה שלצדה קהילה רפורמית שחבריה "מחללים את 

השבת בפרהסיא" בצ'רלסטון שבקרוליינה הדרומית, ארצות הברית, חילק הנצי"ב 
בין שלוש קטגוריות שונות הנוגעות לשלושה מרחבים מוגדרים )שו"ת משיב דבר א, ט(:2

• המרחב הקהילתי הדתי. שותפות בין קהילות אורתודוכסית ורפורמית "בשום 	

דבר השייך לעבודת ה'", אסורה על פי ההלכה, ובענייני בית הכנסת היא בגדר 

לימד  ט(,  א,  )משלי  מנתיבתם"  רגלך  "מנע  הכתוב  יסוד  על  תועבה".  "תפלתו 

הנצי"ב כי "בנתיבה המיוחדת שלהם — היינו בית תפלה שלהם וכדומה — מנע 

רגלך ממש, כי אפקירותא ]=כפירה[ ממשיך הלב". 

• בין 	 קבועה  עסקית  שותפות  או  קבועה  אישית  חברות  העסקי.  האישי  המרחב 

"אל תלך בדרך איתם"  יסוד הכתוב  ורפורמי — פסולה. על  יהודי אורתודוכס 

)שם(, מלמד הנצי"ב שיש להיזהר שלא ללכת "בדרך אתם, אחוזי יד... עם אותם 

חיי העולם הבא...  ולהסירה מדרך  לנפש הישראלי להשחיתה  אורבי  האנשים 

אדם  בין  המוסרי  הרסן  פריקת  בשל  הן  זרה,  מעבודה  חמורה  תופעה  באתאיזם  ראה  הנצי"ב  כי  לציין   יש  .1

ישראל  אמוני  שלומי  את  ולהתעות  כפרניות  דעות  להפיץ  לנטייה  המביאה  מיוחדת  גאווה  בשל  והן  לחבירו, 

מדרך הישר. כך כתב בפירושו על התורה: "פן יש בכם שורש וגו'... שאינו רוצה לעבוד עבודה זרה, אלא שאינו 

רוצה לקבל עול מלכות שמים גם כן, אלא להיות חפשי משום עבודת א-לוה — והוא ]אתאיזם[ באמת רע ומר 

מעובד עבודת כוכבים, כיון שאין עליו שום עול ואינו מאמין בדין ומשפט כלל... דהעובד עבודת כוכבים אינו 

חושק להשחית ולהתעות את אחרים... מה שאין כן המושחת בדעותיו ]אתאיסט[, ונושא דעו כי הכל פתיים 

מאמינים לכל דבר, הוא להוט להשכילם דעתו הגסה..." )העמק דבר, דברים כט, יז(.

 יש להעיר כי בשו"ת משיב דבר ממוענת התשובה "למאהבי תורתנו ושוחרי דבר ה' ובראשם איש נלבב הרב  .2

וכו' בעיר טשארויסטאן". אולם זוהי טעות סופר וצ"ל טשארלסטאן, היינו הקהילה האורתודוכסית בצ'רלסטון, 

קרוליינה הדרומית, ארה"ב )כך תוקן כבר באנציקלופדיה אוצר ישראל, כרך ג, תרס"ז-תרע"ג, בערך 'ברלין, 

נפתלי צבי יהודה', עמ' 213(. קהילה זו היתה כה זעירה, שתחילה עסק הנצי"ב במענה לשאלתה אם בשעת דחק 

ניתן לצרף קטן למניין. השואל הוא ר' הירש צבי לוין )מרגוליס(, שהקים קהילה אורתודוכסית בעיר בשם "ברית 

שלום". גם בשמה של הקהילה הרפורמית המקומית נפלה ט"ס, ובמקום "בית יעקב" צ"ל "בית א-לוהים" — 

פרל  גיל  ד"ר  הרב  אצל  השאר,  בין  עוד,  )ראו  במחקר  רבות  שנדונה  בארה"ב  הראשונה  הרפורמית  הקהילה 

"No Two Minds Are Alike" ,(Perl) )אין שתי דעות דומות( ,Tradition 33, הע' 34 ובמה שצוין שם(.

זו בעיתון "חבצלת", חל שיבוש נוסף בשם העיר  אגב, שנה לאחר צאת השו"ת לאור, כאשר צוטטה תשובה 

הנמענת: "טשבויסטאן" )חבצלת, ט"ז אייר תרנ"ה )10 במאי 1895((.



 בארות |  226

שימלח לאירוצ ברה

שלא להתחבר בשותפות ]=עסקית[ וּמְרֵעוֹת ]=חברות[ עמהם... שלא להכשל 

בחברתם כי זה פורה ראש ולענה". 

• החובה להימנע מקשר אישי עם המינים שבדור הודגשה גם במאמרנו: "בדור 	

אמרו  וכבר  וכדומה,  התלמוד  באמונת  דעות  ושבושי  אפיקורסות  שרבו  החי 

חז"ל: לא ישא ויתן אדם עם המינין כו', ומפרש בגמרא: מינות דמשכא, דאתי 

לממשך בתרייהו".3 אם כן לשיטת הנצי"ב איסור משא ומתן עם מינים שייך גם 

בדורו, בצורת תיחזוק קשר אישי קבוע עם רפורמים.

• אורתודוכסים 	 יהודים  בין  שגרתיים  מסחר  קשרי  העסקי.  הציבורי  המרחב 

ורפורמיים הם הכרח אנושי בל יגונה ויש להיאלץ להתירו. "בדרך הרבים, היינו 

במסחר וכדומה — אי אפשר למנוע ממסחרם". זאת בדומה למה שכתב הנצי"ב 

במאמרו "על ימין ושמאל": "ואיך אמרנו לבנינו להיות נפרדים איש מאת רעהו 

בכל הליכות עולם לנו?!".

הסוגיה הראשונה, בתי כנסת וענייני התורה, מובנת מאליה; אין מקום לקיום מצוות 

שלא מתוך נאמנות מלאה למסורת התורה שבעל פה. אלו דברים פשוטים. אך הנצי"ב 

מדגיש עוד שחובה על כל שומר תורה כמסורת ישראל להתרחק מקשר אישי וקבוע 

עם יהודי רפורמי, בין אם חברי ובין אם עסקי. 

אולם לצד מערכת היחסים האישית ישנו המרחב הציבורי-קהילתי: עדיין נותרה 

הקבועים  הקהילתיים  המרחבים  בכל  מהמינים  לגמרי  להיפרד  יש  האם  השאלה 

במערב  שהתפתחה  מסוימת  אורתודוכסית  למגמה  בהתאם  האקראיים,  והאישיים 

אירופה. זוהי סוגיית "הפרדת הקהילות" בה עסק הנצי"ב במאמר "על ימין ושמאל", 

כפי שנראה בהמשך.

הדברים מובנים מאליהם, אולם זה המקום לציין כי הנצי"ב ביקר בתוקף אף נהייה 

 )Mitau( "קלה אחר מגמות רפורמיות. בתשובה הלכתית אל "הרב וכו' מו"ץ במיטאוי

— כפי הנראה תשובה משנת תרכ"ד אל רבי ישראל ליב חיימוביץ, רבה של ילגבה 

אחדים  של  רצונם  את  בחריפות  הנצי"ב  שלל   — לטביה4  בקורלנד,  אשר  )מיטאווי( 

 "מינות דמשכא, דאתי לממשך בתרייהו" )עבודה זרה כז, ב. מינות המושכת, שיבוא להימשך אחריה(. .3

 הרב ישראל ליב חיימוביץ )תקפ"ט-תרמ"א, 1829–1880(. היה חתנו של הרב יעקב בנדיטמן רבה של בויסק,  .4

)1862(. תשובה נוספת אליו בשו"ת משיב דבר )ד, עא(.  והחל לשמש כרבה של מיטאווי בערך בשנת תרכ"ב 

הרב מרדכי גלזמן משער כי יש לשייך את המענה במשיב דבר כאן לרב חיימוביץ ולתארכו לשנת תרכ"ד, בשל 

העובדה שבשו"ת זכר יהוסף )או"ח סי' לט(, כתב רבי יוסף זכריה שטרן שסוגיית הבימה במיטאווי נתעוררה 

בשנת תרכ"ד, היינו בתקופת כהונת הרב חיימוביץ )לטביא ורבניה, ריגא תש"פ, עמ' 155 הע' 12, ועמ' 164(. 

הנצי"ב  של  'דרכו  פורת,  ישראל  הרב  אצל  עוד  ראו  הנצי"ב  של  יחסי  באופן  השמרנית  הפסיקה  מסורת  על 



227  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

מבני הקהילה להעתיק את מקום הבימה בבית הכנסת למקום הסמוך לארון הקודש, 

הלשון  במטבע  דבריו  את  פתח  הנצי"ב  הרפורמיות.  הקהילות  לבני  אופייני  מעשה 

המפורסם "חדש אסור מן התורה" שהדגיש החת"ם סופר:

מקום  הכנסת  בבית  וחומר[  ]=קל  גם  ומה  אסור,  חדש  כל  אשר  מלבד  הנה 

אסיפת המון רבה, אין זה אלא לרועץ וגם לחורבה, דיש כמה אנשים אשר לא 

ניתן לדעתם להבחין בין קלה לחמורה, ובהתפעלות על שינוי קל יגמרו אומר 

שנשתנה חלילה התורה, הוסר משוכתה והיתה ח"ו לבערה. מלבד כ"ז נראה לי 

גם לפי הדין אסור לשנות בכמו אלה... )משיב דבר א, טו(.

בהמשך התשובה ביקש הנצי"ב להוכיח שהעתקת מקום התיבה אסורה גם מסיבות 

הלכתיות. על כל פנים, ברור שמלבד עצם השימוש בביטוי "כל חדש אסור", עמד 

התפילה  בסדרי  לשינויים  התנגדותו  ביסוד  שעומדת  עקרונית  גישה  על  הנצי"ב 

הדתית  הקהילה  בשולי  שבה.  החלשה  החולייה  פי  על  נמדדת  השרשרת  בקהילה: 

פריעת  להלכה;  נאמנותם  את  דעת  בקלות  בוחנים  וכה  כה  שבין  אנשים  ישנם 

הנאמנות  לפרימת  לתרום  עשויה   — הלכתית  אינה  אם  אפילו   — קהילתית  מסגרת 

להלכה כולה.

חומרת המצב וקריאת המציאות

כיצד תפס הנצי"ב את חומרת המצב הרוחני בדורו בכלל ובגליציה בפרט? במאמרו 

"על ימין ושמאל" הבהיר כי המצב הרוחני בדורו קשה, "ואין להכחיש מה שהחוש 

רואה". אדם ירא שמים שאינו עומד על המשמר נתון לסכנה רוחנית. "העת החיה, 

האדם מישראל אשר מראש אין בדעתו ורצונו לסור מאחרי תורת ה'... אם לא יְְשַַׁוֶֶּה 

סכנה".  בחזקת  הוא  הרי  חיים,  אורח  מני  רגליו  ימוטו  שלא  להזהר  תמיד  לנגדו  ה' 

עזיבת הדת ובעקבותיה התבוללות בגויים היו תופעה רווחת ואתגר אמיתי.

אולם לגישת הנצי"ב, אף שאנו עדים לתופעות חמורות כמו השכלה שלילית, 

הרי  בזה,  כיוצא  ועוד  התבוללות  נאולוגיות,  רפורמיות,  מינות,  אתאיזם,  חילון, 

שבניגוד לתפיסה האסונית שהציגו עורכי "מחזיקי הדת", מבחינה מהותית אין זה 

מצב חדש. נדרשת כאן פרספקטיבה תורנית והיסטורית רחבה, מנוסה ושקולה. בכל 

דור ודור עומדת תורתנו בפני אתגרים, לעתים חריפים ולעתים מתונים. בזמן בית 

המקדש הראשון ובעת החדשה אכן האתגרים חריפים במיוחד. בזמן הבית הראשון 

אפיקורסות  "רבו  החדשה  בעת  ואילו  בישראל",  בוער  זרה  דעבודה  "יצרא  היה 

בהלכה', אור המזרח ]יא,א[, טבת תשכ"ג, עמ' 1–8, 18; משכנותיך ישראל, ירושלים תשע"ז, עמ' 442–450.



 בארות |  228

שימלח לאירוצ ברה

ושבושי דעות באמונת התלמוד וכדומה". בתווך, בין הזמן שבית המקדש היה קיים 

ובין זמנו של הנצי"ב, לעתים האתגר היה מתון יותר, והוא נבע מטבע הנפש האנושית 

ולא מרוח הזמן. "היה בכל דור הרבה פורצי התורה... בהתגברות התאוה או שארי 

מדות רעות".

הנצי"ב  הפעולה.  דרך  את  רבים  במקרים  גוזרת  המצב  של  החומרה  מידת 

גם שלל  ולא היתה מעולם. ממילא, הוא  שלל את הטענה שחומרת האתגר חדשה 

בכלים  לפעול  יש   — בחומרתו  תקדים  חסר  מצב  שבעקבות  הנגזרת,  הטענה  את 

תקדימיים וקשים, דהיינו להפריד את הקהילות. לשיטתו, חומרת הסכנה בתקופה 

מוטלת  התורה  שומר  על  אלו  ובתקופות  דומה,  הייתה  זרה  עבודה  יצר  שלט  שבה 

חובה אישית "להזהר הרבה" פן ייגרר אחרי הסחף "במשך איזה זמן". אף על פי כן, 

וממילא,  ישראל.  פילגו את עם  לא  ישראל הצדיקים בתקופת הבית  ראינו שראשי 

לצד חובת השמירה האישית מהנטייה אחר רוח הזמן, גם את הפתרון הלאומי לבני 

ומעולם.  בפני צדיקי האומה מאז  דורו דלה הנצי"ב מתוך מאגר הפתרונות שעמד 

בחיבורינו "כחרבות לגוף האומה" נעסוק בהרחבה בחלופה שהציע הנצי"ב למגמת 

הפרדת הקהילות — הגברת והעמקת לימוד התורה בכל המרחבים.

תפיסת הנצי"ב את מצב העם היהודי בדורו נשענת על היכרות מעמיקה עם העולם 

שנה,  לארבעים  קרוב  במשך  בראשותו,  וולוז'ין  ישיבת  תלמידי  בין  לגווניו.  היהודי 

נמנו תלמידים ממבחר רב של קהילות יהודיות באירופה. בנוסף, במשך עשרות שנים 

יצא ובא הנצי"ב בעצמו בקהילות יהודיות בערים הגדולות, בעיירות ובכפרים, שם 

פגש בקביעות את החברה היהודית על גווניה. בנוסף, הנצי"ב עמד בקשר עם מגוון 

עצום של גדולי תורה ורבנים, אישי ציבור, פשוטי עם וקהילות ברחבי העולם, וכן 

פעילי חיבת ציון למיניהם. המעט שנדפס מתשובותיו ואגרותיו מגלה שכפוסק הלכה 

רחבי  מכל  קהילות  של  לאתגריהן  הנצי"ב  נחשף  היהדות,  ממנהיגי  וכאחד  מובהק 

אירופה, מפריז ועד קצוות סיביר, וכן ארצות הברית, ארץ ישראל ואף אלג'יריה.

תיאורי קרוביו על דמותו מלמדים גם הם על רגישותו הרבה למתרחש בעולם 

היהודי. כך, לדוגמה, תיארו בנו הרב מאיר בר-אילן וגיסו-אחיינו רבי ברוך אפשטיין 

את קריאתו הקבועה בעיתונים יהודיים בני זמנו:

לשונות לועזיות לא ידע, אבל בעברית קרא הרבה, כל מה שבא לידו. כשהתחילו 

פעמיים  מתקבל  היה  בוולוז'ין  והדואר  יום  בכל  לצאת  ו"המליץ"  "הצפירה" 

בשבוע, וכל פעם באה חבילה שלימה של עתונים, היה אבא ז"ל מקפיד על כך, 

שאיש לא יקח ממנו גליון עתון, קודם שעבר על הכל... קריאת העתונים היתה 

לו לא בילוי זמן, אלא, כפי הנראה, צורך פנימי להיות קרוב לכל מה שמתרחש 



229  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

בעולם הגדול. מטבעו לא היה זר לעולם, לכל דבר שאירע, כל עוד לא מצא בזה 

138(. ולקריאה תמידית  )מוולוז'ין עד ירושלים א, תשל"א, עמ'  סתירה לאהבת התורה 

וסדורית היו לו העתונים "המגיד" ו"הלבנון". וזוכר אני כי "המגיד" היה דרכו 

כאשר  היום.  במשך  )בהמגיד(  בו  וקרא  ערב...  לפנות  שבת  ערב  בכל  להתקבל 

נקרה, שנתאחר "המגיד", לבא בזמנו, בערב שבת, היה אומר, כי באותה השבת 

חש הוא כאלו חסר לו דבר מה5... וכן היה אומר, כי העתונים יחשבו לו כמביאי 

אליו ברכת שלום מכל העולם )מקור ברוך ד, וילנה תרפ"ח, עמ' 1794–1795(.6 

גם ממקורות נוספים עולה המסקנה כי הנצי"ב היה בעל אופי סקרן, פתוח לידיעות 

חדשות ורגיש בעקביות למתרחש בעולם היהודי והכללי. אגב, בהקשר זה, הנצי"ב 

וחלקן  בעיתון,  לנכתב  כמענה  מהן  גדול  חלק  הזמן,  בעיתוני  רבות  אגרות  פרסם 

נדפסו בספר השו"ת "משיב דבר" ובספר "אגרות הנצי"ב מוולאזין". כך הוא גם ביחס 

למאמר שלפנינו "על ימין ושמאל" שנדפס בעיתון גליציאני. 

בארצות  הרפורמית  התנועה  של  להיבטים  גם  נחשף  הנצי"ב  ספציפי,  באופן 

שם  הרפורמית  התנועה  חברי  על  לצ'רלסטון  תשובתו  את  למעלה  הזכרנו  הברית. 

שהיו "מחללים את השבת בפרהסיא". בנוסף, לדברי תלמידו של הנצי"ב, הראי"ה 

קוק, על פי עדותו של בנו הרצי"ה, סביב קיץ תרמ"ג )1883( נחשף הנצי"ב באמצעות 

רפורמים  מנהיגים  שערכו  הטריפות  משתה  לסעודת  באירופה  היהודית  העיתונות 

עיטור  צין',  )'מדבר  בפשיטות"  מותר  לעיין  "דוודאי  הנצי"ב,  של  פסקו  יעוין  בשבת  עיתונים  קריאת   על  .5

סופרים, וילנה תרמ"ח, עמ' 22–23; מהדורת ירושלים תשע"א, עמ' כד(. ויצוינו חילופי מכתבים בעניין זה בין 

הנצי"ב ורבי שלמה אברהם רזכטה )בכורי שלמה א, פיוטרקוב תרנ"ד, או"ח סי' ב, "והנה יישבתי מנהג ישראל 

שרואין בעלי העתים בשבת"; הסכמת הנצי"ב על הספר נדפסה שם, עמ' 8–9, וכן באגרות הנצי"ב מוולאזין א, 

סי' קמד עמ' רמג(; מרומי שדה שבת קטז,ב ד"ה והנה הרא"ש. אומנם, יעוינו דברי רבי חיים ברלין בן הנצי"ב, 

במכתב אל רש"א רזכטה, אשר לשיטתו "לא הי' כלל דעת מר אבא הגאון שליט"א לקבוע מסמרים בהלכה זו... 

אלא ליישב מנהג העולם" וכו' )בכורי שלמה שם, השמטות סי' ד; שו"ת נשמת חיים, ירושלים תשס"ג, סי' כד 

עמ' מג(. בנו הצעיר של הנצי"ב, הר"מ בר-אילן, סבר אחרת, וכתב כי אביו "פסק שמותר לקרוא עתון בשבת, מה 

שאחרים פסקו לאיסור )בענין זה יש ממנו תשובה במאסף "עיטור סופרים" שהוציא הרב קוק ז״ל(" )מוולוז'ין 

עד ירושלים שם(.

קודש  שבת  על  מווילנא  "הגיעני  מכתבו:  בפתח  שציין  וכפי  בשבת,  הנצי"ב  קרא  בוודאי  תורניים  עת  כתבי 

ל'  הלבנון,  )כבוד  וכו'  העתונים["  ]=דפי  העלים  מפרשת  עונג  לשבת  וקראתי  ששית,  משנת  לבנון  עלי  שני 

בשבט תרכ"ט )11 בפברואר 1869(; דברי הנצי"ב נדפסו גם משיב דבר ה, צ, אולם שם השמיטו העורכים את 

המשפט המצוטט(.

 יוזכר כי לפי עדות אחת עיין הנצי"ב באנציקלופדיה היהודית החלוצית "האשכול", שהחלה לצאת לאור  .6

בוורשה בשנת תרמ"ח )1888( והדפיסה שישה גליונות, ואף שיבח אותה. "שיחה היתה לנו לפני שנים עם הגאון 

המנוח הנצי"ב זצ"ל מוולאזין, ואז בהביעו את תלונותיו על ספרים רבים מן הספרות החדשה שבני הישיבה 

להוטים בהם למורת רוחו, הגיד לנו: 'הנה ספר 'האשכול' זה הוא ספר טוב, אנכי קראתי בו והרבה למדתי ממנו'" 

)ג"ס, 'מה נעשה לספרותנו?', הצפירה, י"ט באב תרנ"ד )21 באוגוסט 1894((.



 בארות |  230

שימלח לאירוצ ברה

בסינסינטי, והביע בפני תלמידו הראי"ה ביקורת חמורה ביותר על חומרת הידרדרותה 

של התנועה הרפורמית בארה"ב.7 לא למותר להדגיש כי סמוך לאחר מכן, בתחילת 

תרמ"ד )1883(, פרסם הנצי"ב את מאמרו "על ימין ושמאל".

דילמת הפרדת הקהילות

הקהילות.  הפרדת  הנצי"ב:  בפני  שעמדה  הסוגיה  את  קצרות  במילים  נזכיר  כעת 

דברים אלו הם תמצית מתוך בירוריו הנרחבים של הרב ד"ר בועז הוטרר, ובעניינים 

הנוגעים לנו.

על פי המציאות שנהגה באותה עת ברוב אירופה, כל יהודי היה מחויב להשתייך 

וניהלה  יהודיים  שגרה  חיי  ניהלה  זו  יהודית  קהילה  מסוימת.  יהודית  לקהילה 

באמצעות ראשיה, פקידיה, ממוניה ומתנדביה, שורת עניינים מעשיים הנוגעים לחיי 

בתי  אף  )ולעתים  וחסד  צדקה  סעד,  מוסדות  ניהלה  מסים,  גבתה  היא  והקהל.  האדם 

חולים(, הקימה ולעתים אף ניהלה את בתי הספר המקומיים, הקימה וליוותה את בתי 

כי  הצפירה,  בעתון  שנתפרסמה  ידיעה  זצ"ל,  הרב  אבא  למרן  זצ"ל  הנצי"ב  לו  "הראה  קוק:  הרצי"ה   כתב  .7

תלמידי 'בית המדרש לרבנים' הרפורמי בסנסינאטי, בחגיגת יום הולדת רבם, מיסד וראש בית מדרשם הראבי 

הריפורמי וייס, ערכו סעודה בתשעה באב שבה אכלו סרטנים וכמה מיני שרצים מאוסים, ואמר בזה נתבארו 

ו; השוו שיחות הרצי"ה:  לי פסוקי התורה שבסוף פרשת שמיני..." )לנתיבות ישראל ב, בית אל תשפ"ב, עמ' 

בראשית, ירושלים תשנ"ג, עמ' 116(. מעשה זה הובא גם מפי ר' אהרון יעקובוביץ, אשר ציין שהראי"ה סיפרו 

במוצאי שבת פרשת בא תר"ץ )ליקוטי הראי"ה ב, כפר הרואה תשנ"א, עמ' 226–227(.

בפועל, משתה הטריפות המפורסם נערך בקיץ תרמ"ג )1883( ביום ו' בתמוז ולא בתשעה באב. בנוסף, הראי"ה 

קוק למד בישיבת וולוז'ין תחת הנצי"ב שנה וחודשים אחדים, לאחר המשתה המדובר, מתחילת חורף תרמ"ה 

עד נישואיו בניסן תרמ"ו, 1884–1886 )ראו יומנו של האדר"ת — סדר אליהו, מוסד הרב קוק תשמ"ד, עמ' 63; 

בני ברק תשנ"ג, עמ' סא-סה(. אם שאר  נריה, טל הראי"ה,  זו אצל הרב משה צבי  ומכתבי הראי"ה מתקופה 

הפרטים בסיפור המעשה נשתמרו כהווייתם, אפשר שהנצי"ב הציג בפני הראי"ה פרסום מוקדם של הסעודה, 

דוגמת מכתב בעיתון "המגיד": "בהקבץ 'שלוחי קהלות-היהודים' לעיר צינצינטיא ]סינסינטי[ לראות בעטרות 

הוראה שעטר דר' וויוע ]יצחק מאיר וייז[ רבם ברשות התורה... נעשה להם משתה גדול אצל אינו יהודי, ושלש 

מאות אנשים ונשים שמכללם ששים מטיפים וחזנים, אכלו טרפות שקצים ורמשים בכל אות-נפשם ואיש מהם 

לא חלה על חלול השם והתורה... אוי לאזנים שכך שומעות!" )י' באלול תרמ"ג )12 בספטמבר 1883((.

'מכתם  פאייטלסזאן,  )דבי"ד  הנצי"ב  כנגד  ביקורת  מאמר  הדת  מחזיקי  בגיליון  פורסם  תרמ"ה  בשנת  אגב, 

1885((. בתגובה פרסם הראי"ה קוק, שהיה  )24 ביוני  לדבי"ד', ]קול[ מחזיקי הדת ]ז,טז[, י"א בתמוז תרמ"ה 

אז תלמיד בישיבת וולוז'ין ובן 21, את מאמרו הראשון בדפוס — אברהם יצחק הכהן "אחד מתלמידי אדומ"ר 

הגאון נצי"ב שליט"א בישיבת וולאזין יצ"ו", 'צבי לצדיק', חלק א — מחזיקי הדת ]ח,ח[, ט' בשבט תרמ"ו )15 

בינואר 1886(; חלק ב — שם ]ח,ט[, ז' באדר א' )11 בפברואר(; כפי הנראה המשך המאמר לא נדפס בשל הפסקה 

בפרסום מחזיקי הדת ממצוקה כלכלית. שני החלקים נדפסו באוצרות הראי"ה ב, ראשון לציון תשס"ב, עמ' 

הנצי"ב  וגם  בלבד,  "הכהן"  אלא  "קוק"  המשפחה  בשם  מאמרו  על  חתם  לא  הראי"ה  כי  לציין  ]יש   147–139

כשפנה אל הראי"ה השתמש בשם המשפחה "הכהן" בלבד )אגרות לראי"ה, ירושלים תש"ן, סי' א עמ' ו; אגרות 

הנצי"ב מוולאזין א, סי' נח([. וראו גם אצל ר' הראל כהן, 'הנצי"ב מוולוז'ין ותלמידו הראי"ה קוק', מאבני המקום 

יב, ישיבת בית אל תש"ס, עמ' 228–229.



231  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

הכנסת השונים, הובילה את מינוי הרב, הפעילה ומימנה את ה"חברא קדישא", ועוד. 

לצד זה, הקהילה עמדה ישירות מול השלטונות הנוכרים וקידמה או ניהלה נושאים 

מנהליים ופוליטיים. 

סוגיית הפרדת הקהילות עוסקת במגוון התחומים הללו ואחרים. קהילה יהודית 

הניתן  ככל  להרחיב  שאפה  רפורמים  והן  אורתודוכסים  הן  חברים  שבה  מאוחדת 

במשותף.  לנהל  ועוזביה  המסורת  שומרי  יכולים  שאותם  היהודיים  התחומים  את 

הממון,  הם  המוסכמים  התחומים  כללי  באופן  אולם  לגופה,  קהילה  בכל  לדון  יש 

)דוגמת  נגעו  לא  הרפורמה  או  ההשכלה  שבהם  הנושאים  בכל  וכן  והצדקה,  הסעד 

ה"חברא קדישא"(. בהתאם לאותה מגמה, קהילה מאוחדת שאפה לגדר ככל הניתן את 

התחומים בהם אין הסכמה. היו אלו בעיקר תחום בתי הכנסת, מוסדות החינוך ומינוי 

הרב. בתווך יש תחומים אפורים שבהם ההכרעה היתה קשה.

כדי לנהל באופן סביר שגרת חיי קהילה מאוחדת, נדרשו ראשי הקהל לקיים 

ופשרות.  ובלתי-כתובים  כתובים  הסכמים  עצמם,  לבין  בינם  תקינים  עבודה  קשרי 

כי קשרי עבודה תקינים דורשים מטבעם קשרים אישיים סבירים  לב  חשוב לשים 

בעוד  שונים,  ואירועים  שנים  לאורך  המתרס  צדי  משני  הקהל  ראשי  בין  ומכבדים 

הציבור כולו חי את חייו יחד בשגרה תחת המוסדות החברתיים המוסכמים. כך נהגו 

רוב הקהילות היהודיות בגרמניה; כך נהגו מיעוט הקהילות בהונגריה; וזהו הנושא 

הנצי"ב  הציע  ושמאל"  ימין  "על  במאמרו  עת.  באותה  בגליציה  הפרק  על  שעמד 

להימנע משיטת הפרדת הקהילות, ובמילים אחרות לנהוג בשיטה המקובלת בקרב 

רוב יהדות גרמניה.

אולם, לצד הקהילות ששאפו לשמור על אחדות, התפתחה מגמה אורתודוכסית 

מן  בהונגריה  הרפורמים,  מן  להיפרד  בגרמניה  קהילות;  הפרדת  שקידמה  בדלנית 

הנאולוגים, ובגליציה מן המתקדמים )"המשכילים"(. בגליציה, בה אנו עוסקים, הובילו 

רבה של קרקוב רבי שמעון סופר ותנועתו "מחזיקי הדת" את הקול הבולט להיפרדות 

מוחלטת מהמתקדמים, וככלל את ביצור חומות הדת בתוקף גדול. 

קבוצה  קרקוב  בעיר   )1883( תרמ"ג  בקיץ  התגבשה  סופר,  הרב  פטירת  לאחר 

פוליטית עם קבוצת המתקדמים בעיר. קבוצה  יהודים דתיים ששיתפו פעולה  של 

זו כינתה את עצמה "מפלגת הביניים השמרנית". בתחילת תרמ"ד )1883(, באמצעות 

פוליטי  הישג  להוביל  הביניים"  "מפלגת  הצליחה  המתקדמים,  עם  פעולה  שיתוף 

חשוב, שצמצם את כוחם של יורשי הרב סופר שחברו לחסידי העיר. על הפרק עמדו 

בעיקר מינוי הרב המחליף, הובלת מוסדות חינוך בעיר, ניהול ה"חברא קדישא" ועוד.

ראשי "מחזיקי הדת" תקפו נמרצות את "מפלגת הביניים" על שיתוף הפעולה עם 

המתקדמים. כאמור, במישור העקרוני, הם תבעו במשך שנים הפרדה גמורה בין יראי 

ה' ובין המתקדמים. ובמישור העירוני, הם ראו בהצלחה המשותפת של המתקדמים 



 בארות |  232

שימלח לאירוצ ברה

של  חלקלק  מדרון  וצפו  מפניו,  שהזהירו  אסון  של  התממשות  הביניים"  ו"מפלגת 

אפוא  הובילו  הדת"  "מחזיקי  ראשי  כזה.  בקשר  המחזיקים  של  רוחנית  הידרדרות 

תקיפים  מאמרים  שורת  שמם,  את  שנשא  בביטאונם  ופרסמו  חריף,  שלילי  קמפיין 

בגנות שיתוף פעולה עם המתקדמים. אחרון מאמרי כתב העת הנוגע לענייננו נקרא 

אברהם  כמעשה  המתקדמים  מן  היראים  להיבדלות  קרא  המאמר  ושמאל".  "ימין 

מְְׂאִִילָָה" )בראשית יג, ט(. זהו  מִִּין וְְאַַשְׂ מֹֹׂאל וְְאֵֵימִִנָָה וְְאִִם הַַיָּ רֶֶּד נָָא מֵֵעָָלָָי, אִִם הַַשְּׂ ולוט: "הִִפָּ

הרקע למאמרו של הנצי"ב "על ימין ושמאל". 

היחס לעוזבי התורה בעת החדשה

נפתח את עיוננו זה בלב המאמר של הנצי"ב, הן מבחינה מהותית — המניע לכתיבתו, 

והן מבחינה טקסטואלית — חלקו המרכזי. בהמשך נשוב ונדון באופן סדור בחלקים 

הראשונים והאחרונים של המאמר.

להיפרד?  אם  לדון  יש  שמהם  בדורו  התורה  עוזבי  את  הנצי"ב  הגדיר  כיצד 

התשובה היא: אפיקורסים ומשובשי דעות באמונת התלמוד, ועל פי הגדרת ההלכה 

מקדמת דנא — מינים. "וכבר אמרו חז"ל לא ישא ויתן אדם עם המינין כו', ומפרש 

של  המרכזית  בשאלה  הנצי"ב  דן  אלה  דברים  לאחר  מיד  דמשכא".  מינות  בגמרא: 

מאמרו: האם ראוי "להיות נשמר מדור זה — להפרד זה מזה לגמרי?".

האפיקורסים  המינים,  מן  לגמרי  תיפרד  המצוות  שומרי  שקהילת  נכון  האם 

על  הדתית  הקהילה  תשמור  מחד  בכך,  ולוט?  אברהם  כמעשה  בתלמוד  והכופרים 

נאמנותה לתורה, תקרא תיגר על עוזביה, ואולי אף תמשוך את שולי נוטשיה לשוב 

לאיתן התורה; מאידך ההפרדה תגרום לפילוג באומה. זוהי דילמת הפרדת הקהילות 

שהסעירה במשך עשרות שנים את החברה היהודית בגרמניה, בהונגריה, וכעת אף 

את  להבין  יש  שדרכה  הפריזמה  זו  הדת".  "מחזיקי  תנועת  של  בהובלתה  בגליציה 
הדילמה על "דור זה".8

נראה שהנצי"ב הגדיר את השאלה באופן כללי ורחב — מהו היחס לפורקי העול, 

עוזבי התורה שבדור, המתבוללים, הכופרים, המתקדמים, המשכילים. ובכן הנצי"ב 

השיב לשאלה זו באופן חד משמעי: 

 יש להזכיר כי במכתב הראשון והקצר שפורסם מטעם הנצי"ב בעיתון, הגדיר הנצי"ב את עוזבי הדת "במושבי  .8

שחותרים  כמי  הדת",  "מחזיקי  לתנועת  הנוגע  הוויכוח  התחולל  בה  )גליציה(,  גאליציען"  בארץ  ה'  עם  אחינו 

"בכל עוז להסיר מהם צורת ישראל", יהודים מתבוללים הרואים עצמם שייכים לתרבות האירופאית הכללית 

וחותרים להיטמע בה, ועמם "בעלי חכמה", היינו רואים את עצמם כמשכילים ורחבי דעת. ואילו במאמרו הרחב 

הגדיר אותם, כאמור, כ"מינים".



233  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

והנה המעריך ]עורכי העיתון[ הורו והוגו עצה להיות נשמר מדור זה — להפרד 

זו קשה  זה מזה לגמרי, כמו שנפרד אברהם מלוט. במטותא מן המעריך, עצה 

כחרבות לגוף האומה וקיומה.

הנימוק הראשון: סכנת מלחמות האחים

לה  קשה  האומה  פילוג  מדוע  יסודיים,  נימוקים  שורת  הנצי"ב  הציע  והלאה  מכאן 

אחים  ומלחמת  הפנימי  הפילוג  סכנת  הוא  הראשון  הנימוק  בגוף.9  חרבות  כדקירת 

שעלולים להוביל לחורבן האומה כולה.

יהודית  ]ובריבונות  וברשותנו כמעט  הן ]שהרי[ בשעה שהיינו בארץ הקודש, 

מחלוקת  בסבת  ישראל  וגלה  הבית,  וחרב  ארץ  נֶֶעְְתַּּם  שני,  בבית  מועטה[ 

הפרושים עם הצדוקים.

וגם הסב מחמת שנאת חנם הרבה שפיכות דמים מה שאינו מן הדין. היינו בשעה 

שראה פרוש שאחד מיקל באיזה דבר — אף על גב שלא היה צדוקי כלל אלא 

עשה עבירה — מכל מקום מחמת שנאת חנם היה שופטו לצדוקי שמורידין אותו, 

ומזה נתרבה שפיכות דמים בהיתר ולשם מצוה, בטעות... וכל זה אינו רחוק מן 

הדעת להגיע ח"ו בעת כזאת גם כן, אשר על פי ראות עיני אחד ממחזיקי הדת 

ויתרחק  למינות,  וישפטנו  ה',  בעבודת  דרכו  פי  על  מתנהג  אינו  שפלוני  ידמה 

ממנו, ויהיו רודפים זה את זה בהיתר בדמיון כוזב ח"ו, ושחת כל עם ה' חלילה. 

זהו אפילו אם היינו בארצנו וברשותנו. ומכל שכן בשעה שאנו כבושים בגולה, 

ושה פזורה ישראל בין אומות העולם, ואנו נמשלים בגולה כעפר הארץ... ואין 

כך  מוצק...  אבן  העפר  מן  שנעשה  לא  אם  רבים,  מים  עפר בשטף  לגוש  תקנה 

ישראל בעמים אין להם תקנה אלא להיות אבן ישראל, היינו שיהיו מחוברים 

איש  להפרד  נאמר  והאיך  לאבדם.  יכולים  ולשון  אומה  אין  אז  אחת,  באגודה 

מרעהו ויבאו אומות העולם ושטפונו מעט מעט ח"ו?!

לימדונו חכמים שבית המקדש השני חרב בשל שנאת חנם )יומא ט, ב(. הנצי"ב הבהיר כי 

חורבן זה נגרם בעקבות הפילוג הלאומי העמוק בין החכמים נאמני התורה שבעל פה 

)"הפרושים"(, ובין קבוצה בעלת מעמד חברתי גבוה אשר הושפעה מהתרבות הנוכרית, 

ואף כפרה בחלק מעיקרי אמונת ישראל )"הצדוקים"(. לשיטת הנצי"ב, פילוג זה זעזע 

אחים  מלחמות  של  פנימיים  מאבקים  בשורת  אותה  והחליש  החברה,  יסודות  את 

 ביטוי שמקורו בלשון חז"ל על אכילת מאכלים המסוכנים לגוף האדם )ראו עבודה זרה יא, א; קידושין סב, א(. .9



 בארות |  234

שימלח לאירוצ ברה

שטופות דם — תחילה בין הפרושים והצדוקים, ובהמשך בקרב הפרושים עצמם בין 

הקנאים והמתונים — ואיפשר בשלבים הבאים לרומאים לכבוש את הארץ, להחריב 

את שלטון היהודים ואת בית המקדש, ולהגלות את יהודי הארץ.

מלחמות האחים בין הפרושים והצדוקים

בזמנו, למחלוקת שהביאה  הנצי"ב השווה את מחלוקת האחים העלולה להתרחש 

והצדוקים.  הפרושים  בין  אחים  במלחמות  שנפתחה  מחלוקת  שני,  בית  לחורבן 

במקורות נוספים ציין הנצי"ב לספר ההיסטוריה "יוסיפון",10 לצד דברי חז"ל, כמקור 

נאות לבירור קורות חורבן מלכות ישראל. לא נעסוק כאן בסוגיית הדיוק ההיסטורי 

של החיבור או של המחבר, וביחסו למקור אצל פלביוס, אלא רק באופן שבו ראה 

הנצי"ב דרכו את סוגיית חורבן בית המקדש השני והשלכותיה לדורות. מעניין אפוא 

להתבונן כיצד תוארו מלחמות האחים בין הפרושים והצדוקים ב"יוסיפון". לדוגמה: 

ההם  בימים  והמריבה  המחלוקת  נפלה  דבר  איזה  על  לְְסַַפֵֵּר  שער  אפתח  עתה 

בעם יי'. הנה הפרושים היו אומרים: "נשמור התורה אשר מסרו אבותינו בידינו 

הצדוקים  והנה  לקבלה".  התורה  את  פירשו  אשר  החכמים  פי  על  מפורשת, 

כי אם לתורת משה  פירוש,  ולכל  ולא נשמע לכל מסורת  נאמין  "לא  אומרים: 

בישראל  הצדוקים  ויהיו  הצדוקים.  אחרי  הימים  באותם  היו  והכותים  לבד". 

לחלק אחד, והחסידים ]הפרושים[ לבדם עִִם הָָעָָם ההולך אחריהם לחלק אחד. 

העם  דַַּלַַּת  כי  יי',  בעם  רבים  דמים  ונשפכו  מלחמות,  גברו  מחלוקות  אלה  ועל 

היתה ידם עם הפרושים ויהיו לעזרתם, מלבד עשיריו וגבוריו כי היו עם המלך 

והצדוקים, ולמלך ולהם היו עוזרים )פרק כט(. 

רַַבֵֵּי  ותקרא  מלכותה,  כסא  על  אלכסנדרה[  שלומציון  ]המלכה  בשבתה  ויהי 

הפרושים ושריהם ותתן להם ממשלה על כל העם... ויהי בישראל ויהודה שלום 

שרי  עם  ומלחמות  מריבות  העירו  כן  אחרי  הפרושים  רבי  רק  בימיה,  ואמת 

הצדוקים. ויבואו שרי הפרושים... ויאמרו אליה לאמר... תנה נא בידינו את שרי 

הצדוקים... ונשפטם על פי התורה. ותאמר להם המלכה הנם לפניכם עשו כטוב 

צדוקים  ועמו  הצדוקים  שר  ריאוניס  את  ויהרגו  הפרושים  רבי  וילכו  בעיניכם. 

אחרים רבים... )פרק לד(.

 ספר "יוסיפון" התחבר, כפי הנראה, באיטליה לפני כאלף ומאה שנה, ומחברו אינו ידוע. הספר מבוסס על  .10

עיבודים הלטינים של כתבי יוסף בן מתתיהו )יוספוס פלביוס(, והיה מקור יסודי להכרת ההיסטוריה היהודית 

בשלהי הבית השני על ידי רבים מחכמי ישראל בתקופת הראשונים והאחרונים, שכתבי פלביוס לא היו נגישים 

להם בצורה אחרת. "יוסיפון" נדפס פעמים רבות מספור, וגם בחיי הנצי"ב. להלן נצטט מתוך מהדורת ליוורנו 

תקנ"ד )1794( הסמוכה ונראית לחיי הנצי"ב, עם הגהות קלות. ראו עוד בהערה הבאה.



235  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

תיאורים אלה דומים בלשונם לדברי הנצי"ב על הריבונות היהודית הרעועה באחרית 

יוסיפון הודגש כי "מחלוקת  )"וברשותנו כמעט"(. בנוסף, בספר  ימי בית המקדש השני 

הנכונה  הפרשנית  הדרך  על  ממחלוקת  יותר  רחבה  היתה  הצדוקים"  עם  הפרושים 

לתורה. היא הפכה מלחמת מעמדות חברתיים: "דלת העם היתה ידם עם הפרושים", 

ואילו "עשיריו וגבוריו... היו עם המלך והצדוקים". גם בדורו של הנצי"ב, נכון לקבוע 

כי ככלל היו "המתקדמים" בעלי מעמד חברתי גבוה יותר משומרי המסורת. "יוסיפון" 

הוסיף ותיאר כי הפילוג בין הפרושים והצדוקים היה הצעד הראשון לפילוג הלאומי 

המוחלט: "ועל אלה מחלוקות גברו מלחמות ונשפכו דמים רבים". זוהי הסכנה ממנה 

מתריע הנצי"ב.

כיצד התגברו המלחמות? ספר יוסיפון )מפרק לו והלאה( תיאר את המאבק בין שני 

בניה של שלומציון אלכסנדרה, האחים אריסטובולוס )השני( והורקנוס )השני(, כאשר 

האחרון הזמין את הגנרל הרומאי פומפיוס להיכנס לירושלים: "ותהי מלחמה גדולה 

המלחמה  ותחזק  הורקנוס...  אנשי  ובין  אריסתובלוס  אנשי  בין  ירושלים  עיר  בתוך 

הפנימית על ככה מהמלחמה החיצונה, וימת עם רב מיהודה במלחמה הזאת... וילכוד 

כי הכהנים סגרו  יי' לא לכד,  ואת היכל המלך, רק את היכל  ירושלים  פומפיוס את 

לאחר  בכח".  בהם  וילחמו  ההיכל  מבואות  וילכדו  יי',  להיכל  אשר  הבית  שערי  את 

מכן תוארה נפילת המקדש בידי הרומאים וכניסת פומפיוס לקודש הקודשים בשנת 

ג'תרצ"ז, 63 לפני הספירה )פרק לט(.

משם והלאה תוארו בכרוניקה מלחמות פנימיות ששררו בחברה היהודית בארץ 

ישראל — עד חורבן הבית. תיאור זה עשוי להבהיר כיצד ראה הנצי"ב את תוצאות 

המחלוקת בין הפרושים והצדוקים.

מלחמות האחים בין הפרושים עצמם

היתה  והצדוקים  הפרושים  בין  האחים  מלחמות  שתוצאת  כתב  הנצי"ב  כזכור, 

מלחמות אחים נוספות איומות על גביהן — בין הפרושים עצמם. תרבות של חשדנות 

פנימית  לחשדנות  מידרדרת  שהיא  טבעה  אולם  ראויה,  בחשדנות  תחילה  נפתחת 

כוזבים.  במינים  חשדו  ובהמשך  אמיתיים,  במינים  הפרושים  חשדו  תחילה  פסולה; 

פרוש אחד רדף את חברו, וזה לא נותר חייב ורדף את רודפו. קהילות לחמו בקהילות 

ושפך דם. התוצאה הקנאית התגלגלה לשפיכות דמים איומה, שאף היא  באלימות 

המקדש  בית  לחורבן  הובילה  אשר  ישראל,  שלטון  של  הפנימית  לחולשה  תרמה 

וגלות ישראל.

אף שהנצי"ב ציין במקום אחד כי בספר "יוסיפון" סופר על מלחמות פנימיות 



 בארות |  236

שימלח לאירוצ ברה

בקרב הפרושים עצמם11 — לא מצאנו בספר זה תיאור מפורש למלחמות כאלה. עם 

זאת, בדומה למסופר באגדות החורבן במסכת גיטין שגם אליהן הפנה הנצי"ב, סופר 

והמתונים,  בין הקנאים  ושפיכות דמים  ב"יוסיפון" על מלחמות פנימיות קשות  אף 

המלך  של  תקופתו  על  כתער  חד  בתיאור  הרומאים.  מן  לעצמאות  השאיפה  בשל 

אגריפס השני שבימיו נחרב בית המקדש השני, תוארה ב"יוסיפון" תרבות של רצח 

בסכינים שפשטה בירושלים בידי הקנאים באופן מחריד: 

אז צמחה רעה גדולה בקרב ירושלים, בחוצותיה ובכל שוקיה, ובהיכל יי'. והיה 

ובידו חרב חדה קטנה  מן הפריצים  רוצח  עליו  וישכור  איש לרעהו,  אם שונא 

בעל פיפיות הנקרא סכין, ויסתר הפריץ את הסכין תחת בגדיו, ויבא בתוך המון 

העם בשוק או בהיכל יי', וימצא את האיש אשר יבקש להרוג, ויקרב אליו בתוך 

העם, ויגש בצדי האיש ויכהו בסכין וימיתיהו, ולא נודע מי הכהו. כה עשו תמיד 

בכל יום תוך ירושלים נושאי הסכינים... וימותו רבים בקלות המעשה הזה... ואז 

נהרג נתן הכהן, איש צדיק וחסיד וטוב... ולא נודע מי הכהו. ורבים כמהו צדיקים 

וחסידים וחכמים נהרגו )פרק סג(.

ובראותם זקני יהודה דבר זה ]הרג חיילים רומאים בידי הקנאים[, וכל החכמים 

וחסידים שבהם ברחו מירושלים... ותגדל המלחמה בין הפריצים ]הקנאים[ ובין 

החכמים, וילכדו הפריצים את היכל יי'. וישמעו אלעזר ]בן חנניה הכהן הגדול, 

וילכו  ציון,  בהר  הם  וכי  וראשיהם,  העם  זקני  נסו  כי  חבריו...  וכל  מהקנאים[ 

אליהם וישחיתו מהם עם רב מאד... ותהי מלחמה חזקה מאותו יום והלאה בין 

אלעזר וחבריו הפריצים ובין אגריפס המלך וחילו, והזקנים והחכמים והשרים 

אשר איתם... ויפלו רבים מחיל המלך הבאים בהיכל יי', ותגבר עוד יד הפריצים... 
וישרפו את בית המלך... ותגדל ממשלתם בירושלים )פרק סד(.12

בכמה מקומות תיאר "יוסיפון" שתרבות הרצח בירושלים ביטאה מחלוקת עמוקה 

הגבוה  החברתי  המעמד  הוביל  שככלל  העמדה  כולה:  הארץ  יהדות  את  ששיסעה 

הפרושים  בקרב  הפסולה  החשדנות  את  הממחיש  "יוסיפון",  בספר  לתיאור  אחד  במקום  הפנה   הנצי"ב  .11

עצמם, חשדנות אותה תיאר גם במאמר שלפנינו: "ויש לדעת דבאמת היה שפיכות דמים לרוב בבית שני, כמו 

שכתוב ביוסיפון, ובמס' גיטין דף נ"ז, ובעבו"ז דף ח' ב', אלא שלא היה שפיכות דמים אלו במחשבת איסור אלא 

רק במחשבת מצוה, והיינו שחשבו ]הפרושים[ זה את זה לצדוקי ואפיקורס ומסור שעל פי דין מורידין אותם" 

וכו' )מרומי שדה, יומא ט, ב ד"ה אבל מקדש שני(. הנצי"ב ציטט ידיעות היסטוריות מתוך ספר יוסיפון גם בעמק 

הנצי"ב ב, בלק א, ד"ה וקרטיגני )עמ' רב(; שם ג, שופטים יד, ד"ה אחינו אתה )עמ' קפח(.

 ייתכן שלמקור זה התכוון הנצי"ב כאשר הפנה לספר "יוסיפון" וציין שאובדן ערך חיי האדם בשלהי הבית  .12

השני, גרם להתעלמות מתופעה של רצח שפשתה בחברה )עמק הנצי"ב ב, מסעי ג, ד"ה ומפני שפיכות דמים 

חרב בית המקדש )עמ' שלא(; מובא להלן(.



237  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

שכלל את המלך מטעם הרומאים אגריפס השני וכן הצדוקים, ואליו חברו הפרושים 

להיכנע  נכון   — והזמן  המקום  שבתנאי  היתה  סד(,  פרק  החכמים",  )"הזקנים  המתונים 

לממשל הרומאי ולהציל מה שניתן להציל. ואילו העמדה שהובילו קנאי הפרושים 

)"בחורי הפריצים", שם(, היתה שחובה להילחם לעצמאות ישראל חרף הסיכויים הדלים. 

בפרקים הבאים בחיבור תוארו בהרחבה מלחמות הקנאים ברחבי הארץ כנגד 

נקם  במלחמות  יהודים  אלפי  עשרות  הרג  תוך   — הרומאים  עם  הפעולה  משתפי 

ישראל  ארץ  בתוך  והילדים  הנשים  והגליית  וכפרים,  ערים  השמדת  מדם,  עקובות 

— בטבריה )פרק סז(, באשקלון ובציפורי )פרק סח(, ובירושלים )פרק עה והלאה בהרחבה(. 

נצטט שורות אחדות מתיאוריו המפורטים על המלחמה בירושלים:

בני  יד  עליהם  הִִגְְבִִּירָָה  כי  בירושלים,  שהיו  והיושר  האמונה  אנשי  כראות  ויהי 

בליעל, ויוועדו כולם יחדיו ויתנדבו להילחם עם בני בליעל... ותחזק המלחמה 

מאד... עד מלאת העיר חללים ומדוקרים, כי אין רחוב ואין שוק ואין צד שאין 

העם  נוכח  להתייצב  יד  להם  אין  כי  ]הקנאים[  הפריצים  ויראו  מלחמה...  שם 

יי' בלילה  ויכו ]הקנאים[ בעם  יי'...  וינוסו כולם אל היכל  המתנדבים להורגם, 

מלומדי  חרב  אחוזי  גיבורים  כולם  איש,  מאות  וחמש  אלפים  שמונת  ההוא 

מלחמה, מלבד אשר הרגו מדלת העם הרבה מאוד... 

ואספסיאנוס פַַּחַַת הרומאיים... ויחן בקיסריה... ימים רבים, כי אמר לעמו... "אל 

נמהר לבוא אל ירושלים לשלוח יד במלחמה, עד ילחמו יושביה בתוכה ויהרגו 

איש אחיו" ...והעם אשר בירושלים נלחמו עם יוחנן ואנשיו אשר נקהלו אליו, 

עד אשר נפלו מן העם חללים רבים לאין מספר... ויפלו מן העם כאלה וכאלה, 

רבים ורבים יותר מאשר נפלו במלחמות הרומיים )פרק עה(.

הקזת הדם היהודי בירושלים ערב החורבן נמשכה גם לאחר שהאויב הרומאי כבש 

נשוב  כן  ועל  מפורסם,  זה  עניין  אולם  ירושלימה.  עיניו  ולטש  הארץ,  מרבית  את 

והצדוקים, כאמור  בין הפרושים  לענייננו. לצד דבריו במאמרו על מלחמת האחים 

הפנה הנצי"ב בפירוש ל"יוסיפון" כמקור לחשדנות בתוך החברה הפרושית שהובילה 

לשפיכות דמים. בהתאם לכך, יש לפרש את דבריו כמתייחסים למחלוקות הפנימיות 

שנאת  זוהי  פרושים.  שניהם  היו  לשיטתו  הנראה  שכפי  והמתונים,  הקנאים  בין 

את  להבין  יש  זה,  לפי  חז"ל.  התריעו  וכנגדה  המקדש,  בית  לחורבן  שגרמה  החינם 

דברי הנצי"ב, שהפרושים חשדו זה בזה בצדוקיות, באופן עמוק: אין כאן רק חשד 
בצדוקיות במובן תאולוגי מצומצם, אלא מחלוקת בין פרושים על מדיניות לאומית.13

 בדומה לכך הבהיר הרב צבי יהודה קוק במכתב, שהנצי"ב מפרש "שנאת חינם" כחילוקי דעות בסוגיות  .13



 בארות |  238

שימלח לאירוצ ברה

על כל פנים, מדברי הנצי"ב עולה שבמבט היסטורי רחב השאלה מי צדק לא 

היתה חשובה. בשורה התחתונה, השלטון היהודי בארץ היה מפורר ולא הצליח לקדם 

עמדה לאומית אחידה. העם התפצל ונקרע: חלקים ממנו עודדו את כניסת הרומאים 

עמדו  אחרים  ורבים  היהודים;  ובתומכיהם  ברומאים  לחמו  אחרים  בקנאים;  ולחמו 

מהצד בעוד הרומאים פולשים ארצה ומחריבים את החברה היהודית ובית המקדש. 

על פי "יוסיפון", משאביהם החומריים והנפשיים של יהודי הארץ ערב החורבן הופנו 

למלחמות פוליטיות פנימיות. בגלל הפילוג, לוחמים יהודים רבים נמנעו מלהשתתף 

במאמץ המלחמתי. אבל חשוב מכך, כך התפוררו החוסן הלאומי והאחדות הלאומית; 

לא היה עם אחד מלוכד ובעל רוח לחימה כנגד הרומאים. לוּ היו ישראל מתאחדים 

מאחורי עמדה אחת, ייתכן שהחורבן היה מצטמצם בהיקפו, או אפילו נמנע.

עוד הבהיר הנצי"ב כי דבריו אינם רק ניתוח היסטורי, אלא גם לימוד אקטואלי: 

כן". לשיטתו, טבע האומה  גם  ח"ו בעת הזאת  מן הדעת להגיע  אינו רחוק  זה  "כל 

החדשים,  ל"צדוקים"  ה"פרושים"  בין  פנימי  פיצול  דומה.  נותר  היהודית  והקהילה 

כלומר שסע בין שומרי התורה והמצוות ובין פורקי העול למיניהם בכל עיר ומדינה, 

האומה  את  יחלישו  בדורו,  המסורת  שומרי  בקרב  פנימית  חשדנות  של  ותרבות 

לחייה. הסכנה  כדי סכנה  עד  היהודית  בגוף האומה  ויהיו כדקירת חרבות  בגלותה, 

שבהישנות ההיסטוריה היא מוחשית.

נוסף על כך הדגיש הנצי"ב כי הדברים הם בבחינת קל וחומר. אם בארץ ישראל 

תחת ריבונות יהודית כלשהי, חולל השסע הפנימי משבר כה איום — לא נוכל אפילו 

לדמיין את תוצאתו של פילוג לאומי כאשר אנו נמצאים בגלות. לדבריו, הדרך היחידה 

לשמור על החוסן הלאומי בגלות היא "אגודה אחת" — כאבן מוצקה, שאומנם ייסורי 

איתנה.  נותרת  היא  אבל  קשים,  בנדודים  למקום  ממקום  אותה  סוחפים  הגלות 

פירוק החברה היהודית לגורמים נמשל בעיני הנצי"ב לפירורי חול שנשטפים בזרם 

ומאבדים את צביונם וכוחם.

תרבות המחלוקת בשלהי בית המקדש השני העסיקה הרבה את רבינו הנצי"ב. הוא 

חזר וכתב עליה שוב ושוב, והתריע מפני הישנותה גם בדורו. לדוגמה, בפירושו על 

שיר השירים כתב: "וכמו כן בבית שני שנחרב מפני שנאת חנם, שגבר כל כך בישראל 

עד שהגיעו לידי שפיכות דמים ביותר, מה שלא היתה שנאה כזו בשום אומה ולשון, 

לאומיות, שהובילו לקיטוב חברתי ולשפיכות דמים: "ביאורו של הגאון הנצי"ב זצ"ל על 'שנאת חנם', שהיתה 

בזמן בית שני, שהיא מצד התחלקות הדעות של הכתות הציבוריות וניגודי היחוסים שביניהן, — אינו יוצא מכלל 

'דברים כפשטם': שהרי חטאים שבין אדם לחברו, מצד שנאה פרטית, היו מצויים דיים בזמן בית ראשון, ומרובה 

זכרם בדברי הנביאים מאז ואינם מיוחדים לזמן בית שני, ובמעשה דקמצא ובר קמצא אין הכרעה שיסוד השנאה 

לא בא מתוך חילוקי דעות כלליות" )שיחות הרצי"ה: במדבר, ירושלים תשס"ב, עמ' 427 הע' 143(.



239  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

חנם  שנאת  היום  עד  וגם  כך...  כל  דמים  שפיכות  לידי  שנאה  תכלית  הגיע  לא  וגם 

מרקדת הרבה בינינו, ואלמלא מוראה של מלכות איש את רעהו כו' ]חיים בלעו[". 

בקנאה  המלווים  הנהגה  לחילופי  מביאה  הדורות  בין  האופי  התחלפות  כי  והוסיף 

ושנאה )מטיב שיר א, ה; יעויי"ש(.

וכך הדגיש בפירושו על דברי חז"ל שבית המקדש השני נחרב בעוון שנאת חינם: 

"דבלא שנאת חנם היו ]אנשי אותו דור[ מבערים את הרוצחים, וגם ממילא לא היו 

רוב ]=הרבה[ שופכי דמים כל כך... אבל השנאת חנם שהיה שם גרם להם להחריב 

ונמצא דעוון  ארץ ומלואה, על פי ]=מפני[ שהיה קל בעיניהם עוון שפיכות דמים. 

שנאת חנם גרם שיכשלו בעוון שפיכות דמים, ועל ידי זה נחרב הבית, כידוע ביוסיפון 

חז"ל  שלא(.  עמ'  דמים,  שפיכות  ומפני  ד"ה  ג,  מסעי  ב,  הנצי"ב  )עמק  הנזקין"  דפרק  ובאגדה 

ויוסיפון משלימים זה את זה, ומלמדים שהתרופפות מצוות אהבת ישראל בין אחים, 

הובילה בתהליך איטי אך בלתי נמנע לתרבות פוליטית של הקלת ראש בקדושת חיי 

האדם, דבר שגרם למלחמות אחים וחורבן לאומי גמור. התרופה היא העצמת אהבת 

חינם בכל שדרות האומה )כאמור, לשיטת הנצי"ב, מלבד כופרים במציאות ה' המסיתים(.

ובפתיחתו המפורסמת לפירושו "העמק דבר" על ספר בראשית עסק הנצי"ב 

בשמו "ספר הישר", וכתב גם על עם ישראל בתקופת חורבן הבית השני: "שהיו צדיקים 

וחסידים ועמלי תורה, אך לא היו ישרים בהליכות עולמם. על כן, מפני שנאת חנם 

שבלבם זה את זה, חשדו את מי שראו שנוהג שלא כדעתם ביראת ה' — שהוא צדוקי 

ואפיקורס, ובא על ידי זה לידי שפיכות דמים בדרך הפלגה ולכל הרעות שבעולם, עד 

שחרב הבית... אף על גב שהוא לשם שמים, דזה גורם חרבן הבריאה והריסות ישוב 

צדיקים  סובל  ואינו  הוא  ישר  הוא  ברוך  שהקדוש  הדין,  צידוק  היה  זה  ועל  הארץ. 

כאלו, אלא באופן שהולכים בדרך הישר גם בהליכות עולם, ולא בעקמימות, אף על 

גב שהוא לשם שמים, דזה גורם חורבן הבריאה והריסות ישוב הארץ".

האבות,  שבח  היה  "וזה  ויעקב:  יצחק  אברהם,  אבותינו  את  ציין  לכך  כניגוד 

שמלבד שהיו צדיקים וחסידים ואוהבי ה' באופן היותר אפשר, עוד היו 'ישרים', היינו 

עמם  היו  מקום  מכל  מכוערים,  אלילים  עובדי  אפילו  העולם,  אומות  עם  שהתנהגו 

באהבה וחשו לטובתם, באשר היא קיום הבריאה". אברהם התפלל על סדום, "אף על 

גב שהיה שונא אותם ואת מלכם תכלית שנאה עבור רשעתם, כמבואר במאמרו למלך 

סדום, מכל מקום חפץ בקיומם",14 יצחק התפייס עם אבימלך ומרעיו, ויעקב דיבר עם 

לבן "דברים רכים". "וכן הרבה למדנו מהליכות האבות בדרך ארץ". 

אדם  בין  חמורים  עוולה  מעשי  שעשו  מכוערים",  אלילים  "עובדי  גויים  אלו 

לחבירו. למרות זאת הנצי"ב חידד שאבותינו אברהם יצחק ויעקב "מקיימי הבריאה" 

 אולם מהתרועעות אישית עם אנשי סדום נמנע אברהם )העמק דבר בראשית יד, כג(. .14



 בארות |  240

שימלח לאירוצ ברה

היו ישרים ולא עקמומיים, דהיינו חפצו בקיומם של עובדי האלילים שהרי ה' בראם 

וחפץ בקיומם, התפללו עבורם, דרשו את שלומם והתפייסו עמם. אברהם נקרא "אב 

הולך  הבן  שאין  גב  על  "שאף  בהקדמה:  הנצי"ב  והסביר  ד(,  יז,  )בראשית  גויים"  המון 

בדרך מישרים — מכל מקום ]אביו[ שוחר שלומו וטובו". כך היה על הפרושים לנהוג 

בתקופת בית המקדש השני, לחזק את מידת אהבת ישראל שלהם — גם על הרשעים 

שבהם — ולהביא בכך קיום הבריאה ובניין הארץ.

ועם זאת, בדרך כלל כאשר עסק בסוגיית שנאת החינם שסיבבה את חורבן בית 

המקדש השני, התמקד הנצי"ב בתרבות המחלוקת בתוך החברה הפרושית עצמה, 

וחזר ולימד כי שורש מלחמות האחים הוא שנאת חינם, פארותיה הם מניעים זרים 

ואישיים, ותוצאותיה קטל דמים נוראי וחורבן לאומי.15 

נראה שבעיני הנצי"ב, שמשוחח בכתביו עם הציבור הדתי שבדורו, המחלוקת 

בזמן  רלוונטית מאוד לשומרי המסורת  הפנימית בחברה הפרושית בתקופת הבית 

הזה, וחשוב להתריע מפניה. עם זאת מהמאמר "על ימין ושמאל" שעסק ביחס לפורקי 

"יוסיפון",  בספר  שמשתקפת  ההיסטורית  ולמציאות  חז"ל  לרמזי  ובהתאם  עול,16 

עולה בבירור שהנצי"ב ראה את שנאת החינם שגרמה לחורבן וגלות ישראל כמכלול: 

הצדוקים לחמו בפרושים, הפרושים לחמו בצדוקים, הפרושים לחמו בתוך עצמם, 

והרומאים פלשו לירושלים.

הנימוק השני: הפרדת הקהילות אינה מעשית

שבמגמת  הבולט  התוחלת  חוסר  השני:  הנימוק  אל  הנצי"ב  המשיך  מכאן 

הפרדת הקהילות.

ולהיות  מהם  נפרדים  שנהיה  ה'  שרצון  העולם  אומות  עם  אפילו  הלא  שנית, 

ט[:  כג,  ]במדבר  אמר  ובלעם  ינחנו",  בדד  "ה'  יב[:  לב,  ]דברים  כדכתיב  בדד, 

שישכון  היה  עינו  ושימת  תשוקתו  יתחשב"...  לא  ובגוים  ישכון  לבדד  עם  "הן 

 — בדד  להיות  וגם  עמהם,  יתחרו  שלא  היינו  העולם  אומות  עם  בטח  ישראל 

היינו להפרד מאומות העולם בלי התערבות. וכל זה לא הועיל לנו להפרד מן 

העובדי גילולים...

 ראו והשוו העמק דבר בראשית כז, כט; במדבר לה, לד )והרחב דבר שם(; דברים לב, ב, ה, ו, יג. הרחב דבר  .15

בראשית יא, ו; במדבר לג, נה; דברים ד, יד. מרומי שדה, יומא ט, ב ד"ה אבל מקדש שני; סוכה נב, א ד"ה ואת 

הצפוני. עמק הנצי"ב ב, מסעי ג, ד"ה ומפני שפיכות דמים )עמ' שלא(; ג, כי תצא כה, ד"ה רי"א כו' )עמ' רעה(. 

דרשות הנצי"ב, דרוש א': לאמירת סליחות, שנת תרי"ח, עמ' עז-עח; דרוש ו': לשבת שובה, עמ' צ; שו"ת משיב 

דבר ג, י. ועוד.

 וכן כפי שנראה להלן בפרק "מתי מותר לעשות מחלוקת עם רשעים". .16



241  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

מי גרם לישראל שיתפזרו כל כך בעמים? קרבות יחפצון ]פסחים קיח, ב; ותהלים 

סח, לא. ושם: יחפצו[, עבור מה שחפצים להתקרב עם העובדי גילולים ביותר... 

משתדלים  שאנחנו  מה  כל  כן  על  ח[.  מ,  ישעיה  פי  ]על  לעולם  יקום  ה'  ודבר 

בגלות להשתוות ולהתאחד עמהם, מה עושה הקדוש ברוך הוא? מסב לב אומות 

העולם להרחיקם ולעשות אותם בדד... בקש ]לבן[ לעקור את היהדות, וכל זה 

היה בשביל שהיו קרובים ומעורבים עם לבן ולא היו כְְּגֵֵרִִים בעירם.

ומזה יש ללמוד דכל מה שהיינו מתקרבים עם העובדי גילולים, יותר היו מרחקים 

מהעובדי  להתרחק  עלינו  קשה  היה  זאת  כל  ואחר  לאבדנו.  ומבקשים  אותנו 

גילולים, משום שהוא נגד טבע בני אדם להתחבר עם רֵֵעִִים, בין טובים בין רעים. 

ואיך אמרנו לבנינו להיות נפרדים איש מאת רעהו בכל הליכות עולם לנו?!

אחת ממטרות התורה היא הבדלה בין ישראל ובין העמים, והגנה על צביונו הייחודי 

לא  זאת:  לעשות  כיצד  התורה  אותנו  הדריכה  הנצי"ב,  לשיטת  ישראל.  עם  של 

הנצי"ב,  לשיטת  מהן.  המתרחקת  מדיניות  ולהנהיג  העולם,  אומות  עם  להתחרות 

במבט מעמיק מתגלה כי הניסיון להתקרב אל הגויים, להידמות ולהתחבר אליהם, 

ביסוד  עומדים  אלה  דברים  היהודים.  ורדיפת  האנטישמיות  את  מלבה  הוא  דווקא 

ידו בספרו "רנה של תורה" עם פירושו  מאמרו החשוב "שאר ישראל", שנדפס על 

על שיר השירים.

יש מקום להדגיש כי הנצי"ב לא יצא מנקודת מבט מודרנית. נהפוך הוא. הוא 

ראה באור שלילי גם את שוויון הזכויות )האמנציפציה( שקיבלו היהודים בעת החדשה. 

במכתב אל ר' חיים יוסף יפה, איש "חובבי ציון" וידיד הנצי"ב שביקש להדפיס מחדש 

ליוזמה.  התנגדות  הנצי"ב  הביע  קלישר,  הירש  צבי  לרבי  ציון"  "דרישת  הספר  את 

וכלשונו: "אין נפשי נוחה מספר דרישת ציון שהעלה הגאון וצדיק מוהרצ"ה קלישער 

זצ"ל, כי נוסד על אור מתעה שראה בארצות המערב שניתן שווי זכויות לאחינו". בין 

הנימוקים שהציג הנצי"ב: "ב( שזה האור של שווי זכויות החשיך עיני אחינו בארצות 

החילון  מגורמי  אחד  כלומר,  סגולה".17  יחידי  זולת  היהדות,  צורת  והסיר  המערב, 

וההתבוללות במערב אירופה הוא השוואת המצב החוקי בין ישראל לעמים.

 המכתב נדפס במאמרו של בצלאל לנדוי, 'שתים מאגרות הנצי"ב מוואלוזין בעניני ארץ ישראל', המעין  .17

]יד, ג[, ניסן תשל"ד, עמ' 6–10. וראו עוד אצל הרב אלי קלינג, 'הנצי"ב ו"אתחלתא דגאולה"', קול מהיכל ח, 

133 והלאה. אגב בהתאם למדיניותו המצנזרת את מעורבותו של הנצי"ב בתנועת "חובבי  אלול תשנ"ח, עמ' 

ציון", מצמצמת למיעוט בטל את יחסו החיובי לקיום מצוות ישוב ארץ ישראל בדורו, ומבליטה את ביקורותיו 

הנצי"ב  "אגרות  הספר  עורך  הנצי"ב,  גיס  של  נין-נינו  קוסובסקי-שחור,  יעקב  הרב  החריג  שונים,  בעניינים 

מוולאזין" אגרת זו, והביא אותה בספרו )סי' קז עמ' קצד-קצז( — אולם תוך צינזור שמו של הרב קלישר. עוד 

חזון למועד לעסוק בפרשה זו.



 בארות |  242

שימלח לאירוצ ברה

כי  הנצי"ב  לימד  ומפוקח,  רחב  והיסטורי  תורני  מבט  מתוך  כן,  פי  על  ואף 

ושוב שבדלנות לאומית מגנה  אזהרותיה של התורה לא הועילו. אף שנתברר שוב 

על אמונת ישראל וצביונו, ובמקביל מצמצמת במובהק את שנאת ישראל והניסיונות 

לחסלו )האנטישמיות( — בפועל ישראל מתחברים עם גויי העולם. 

מה גורם לחברה היהודית ליפול שוב ושוב במלכודת הדבש של ההתחברות עם 

הנוכרים? על פי הנצי"ב התשובה היא "טבע בני אדם", טבעה של הנפש האנושית 

ושל הקהילה האנושית. האדם נברא בעל נפש חברתית לא רק ביחס לבני משפחתו, 

קהילתו ועמו, אלא גם ביחס לכלל החברה האנושית. הוא נתון בקשרים חברתיים עם 

בני האדם שסביבו, ולפי ניתוחו של הנצי"ב, הוא ממשיך בכך גם כאשר קשרים אלה 

עשויים לסכן את צביונו הרוחני והגשמי. הטבע האנושי חזק מכל. 

מכאן למד הנצי"ב קל וחומר: אם סכנה איומה של פיקוח נפש ונשמה גם יחד, 

שרעיון  בוודאי   — העולם  אומות  עם  מלהתערב  ישראל  את  להרתיע  הצליחה  לא 

קהל  ומנהיגי  רבנים  יצלח.  לא  והרפורמים  האורתודוכסים  בין  הקהילות  הפרדת 

יכולים לדרוש בתוקף משומרי המסורת להיפרד "בכל הליכות עולם" מעוזבי התורה 

ה"מינים", כמעשה אברהם ולוט. אולי לזמן קצר הם יצליחו. אבל התבוננות בעובדות 

להתברר  עתיד  והמהלך  יישחק,  ה"איסור"  הארוך  שבטווח  מלמדת  ההיסטוריות 

הקהילות  הפרדת  רעיון  האומה",  לגוף  "כחרבות  של  הגדולה  הסכנה  לצד  כטעות. 

לשיטת הנצי"ב הוא כ"גזירה שאין הציבור יכול לעמוד בה". 

מתי מותר לעשות מחלוקת בין יהודים?

הדריכה  אם  מקום?!  של  במצוותיו  חשבונות  לעשות  מקום  יש  וכי  השואל:  ישאל 

אותנו התורה להתרחק מן הכופרים ועוזבי התורה, או אף לקיים בהם את הדין החמור 

"המינין והמשומדין והמסורות — מורידין ולא מעלין" )עבודה זרה כו, ב(, עלינו להתעלם 

מבחינת ההשלכות הריאליות של התרחקות כזו. "אין חכמה ואין תבונה ואין עצה 

לנגד ה'" )משלי כא, ל(! אולם הנצי"ב דחה טענה זו מספר פעמים באופן סדור, מנומק 

ובבהירות רבה. כך כתב בתשובה יסודית אשר נועדה להשקיט מחלוקת קשה בדבר 
רב חדש ושוחטים חדשים בעיר חארקוב אשר באוקראינה:18

 סיפור המעשה בקצרה: ברבנות קהילת יהודי חארקוב, בצפון מזרח אוקראינה, שימש החל משנת תרל"א  .18

הרב אברהם יחזקאל ארלוזורוב )נפטר בתר"ס, בעל קשר טוב עם אדמו"רי חב"ד(. במשך שנים רבות רוב בניינה 

של הקהילה בעיר נשען על יהודים חיילים-לשעבר בצבא רוסיה, אולם בין השנים תרמ"ג-תרמ"ז התרופפה 

אחיזתם, ועלה כוחן של קבוצות נוספות בעיר. "החיילים" חשדו שהרב ארלוזורוב תומך בהחלשת כוחם ונטרו 

לו טינה. הריב נתגלע בחומרה כאשר הוקם בית חולים יהודי בעיר. כדי לממן את הפעלתו הוחלט בעצה אחת עם 

קצבי העיר שמונופול עסקי הבשר הכשר יהיה בידי הקהילה, והרווחים יוקדשו לביה"ח. אולם הקצב שנתמנה 

על הסדרת המהלך היה מן ה"חיילים", והוא רדה באחיו הקצבים עד שהללו החליטו להפר את ההסכם. בתגובה 



243  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

ואני רגיל לבאר הא דאיתא בבבא בתרא )דף ע"ח ב'(, "מאי דכתיב ]במדבר כא, כז[ 

'על כן יאמרו המושלים באו חשבון'? המושלים — אלו המושלים ביצרם, באו 

חשבון — בואו ונחשב חשבונו של עולם הפסד מצוה כנגד שכרה ושכר עבירה 

כנגד הפסדה"... לא דברו חז"ל כאן בענינים שבין אדם לשמים... 

אלא מיירי בעניני הליכות עולם. ויש עושה מחלוקת או רודף את האדם לשם 

מצוה, אף על גב שיודע שהוא עבירה לעשות מחלוקת או לרדוף אדם מישראל, 

מכל מקום מחשב שהוא עבירה לשמה היינו לשם מצוה ויקבל שכרה, וכדאיתא 

בנזיר )דף כ"ג( גדולה עבירה לשמה וכו'. 

כלל...  עבירה  מאותה  יהנה  שלא  הראשון,  תנאי  ]א[  תנאים:  שני  יש  זה  ועל 

דאסור ליהנות מעבירה לשמה. ]ב[ תנאי השני, שיש לחשוב אם כדאי עבירה 

זו, דמחלוקת או רדיפה, לגבי מצוה זו שמחשב שיעלה על ידו מזה. וזהו דברי 

חז"ל ]א[ "המושלים ביצרם", היינו שאין להם שום הנאה... ]ב[ "באו חשבונו 

של עולם", הפסד מצוה שיגיע על ידי זה נגד שכרה שיקבל מזה המצוה, ויכול 

להיות שההפסד שיגיע על ידי זה רבה על שכרה; ושכר עבירה לשמה שמכוין 
נגד הפסדה שיגיע אחר כך )משיב דבר ב, ט(.19

מתוך בירור דברי התורה והיכרות עם נפש האדם, לימד הנצי"ב כי ירא שמים העושה 

מחלוקת בין קבוצות בישראל או הרודף אדם פרטי בישראל, עשוי לעשות זאת מתוך 

הורה הרב לשוחטי העיר, שעמדו תחת השגחתו, שלא לשחוט עוד עבור דוד קאבאק, הקצב החשוב ביותר 

מ"החיילים" שהוביל את המרד. הלה הגיב בהבאת שוחט חדש לעיר, והרב הכריז בעיתונות היהודית שקצביית 

יצחק  רבי  עירב במחלוקת את  רוסיה(. קאבאק  נמכרו בכל  )מוצרי הבשר של הקצבייה  אינה כשרה  קאבאק 

אלחנן ספקטור מקובנה, ששלח את בנו רבי צבי הירש רבינוביץ להשכין שלום, אולם ללא הצלחה. הוא הביא 

אפוא לעיר רב חדש, הרב ישעיה זלקינד )בנו של רבי יהודה ליב זלקינד, "ר' לייב בטלן", מגדולי תלמידי בעל 

התניא, בעל שו"ת "זכר יהודה"(, שהכניס לעיר שוחטים תחת השגחתו. מכאן נתגלע הריב, האם הרב החדש 

והשוחטים שעמו עוברים על איסור, ואם כן האם הכשריהם תקפים. החל מתרמ"ו ובמשך שש שנים נפלגה 

קהילת חארקוב לשתיים באופן חמור, כולל אלימות בבתי הכנסת, מלשינות לשלטונות, מריבות בין משפחות 

ועוד ועוד. שני הרבנים סבלו אישית מהמחלוקת באופן חמור במיוחד, והרב זלקינד אף חלה ונפטר בקיצור 

ימים. סיפור חארקוב עורר פולמוס חריף בעיתונות היהודית, עליו הגיב הנצי"ב. עוד על נסיבות המחלוקת ראו 

203–205; ובהרחבה יתרה אצל ר' יהושע  אצל צבי הר-שפר, 'קהילת חארקוב', העבר כא, אייר תשל"ה, עמ' 

מונדשיין, 'פולמוס "הרבנים והשוחטים" בחרקוב', זכור לאברהם, חולון תשנ"ט, עמ' שעד-תמד.

)21 באוקטובר  ג' בחשוון תרמ"ח  זו פורסמה לראשונה, בשינויים, בשני חלקים בעיתון המליץ,   תשובה  .19

1887(, וח' בחשוון )26 באוקטובר(. זו תגובה שנייה מאת הנצי"ב למאמרו של "הצעיר" — ר' חיים יעקב וידרביץ, 

)ראו עליו אצל הרב אליעזר מלמד, מסורת הגיור, מכון הר ברכה תשפ"ג,  מחשובי רבני תנועת חב"ד בדורו 

גדולי התורה שהשיב כהלכה לחברו השואל אותו"(  719–720; לדברי עורכי המליץ, הוא "אחד הרבנים  עמ' 

)2 באוקטובר(. התגובה הראשונה  )30 בספטמבר( וי"ד בתשרי  — שפורסם בעיתון בשני חלקים בי"ב בתשרי 

)2 בספטמבר(, והיא תגובה למאמרו של  של הנצי"ב )משיב דבר ב, ח( פורסמה לראשונה בי"ג באלול תרמ"ז 

"הצעיר" שפורסם בכ"ו באב )16 באוגוסט(. 



 בארות |  244

שימלח לאירוצ ברה

תחושה כנה של שליחות של מצווה. לעתים אף אולי יָָצֵֵר לבו בקרבו על ההשלכות 

העגומות של המחלוקת "שנאלץ" לפתוח בשם ה' ומכוח התורה, אולם הוא ישקיט 

את מצפונו באמרת חז"ל לפיה לעתים אין מפלט ואין מנוס, והוא נאלץ לעבור מעשה 

ורדיפת אדם מישראל( — "לשם  זה, עשיית מחלוקת  )במקרה  שככלל הוא עבירה מפורסמת 

מצווה". אפשר להניח שהקנאים הפרושים שהקיזו זה את דמו של זה, בעוד המצביא 

הרומאי טומן את ידו בצלחת מחוץ לירושלים, חוו תחושה דומה: לגודל תוגתם לא 

נותרה בידם כל ברירה מלבד שפך דם, לשם ה' ולמען תורתו.

שני סייגים הציב אפוא הנצי"ב על הפותח במחלוקת או לרודף אדם מישראל: 

א. איסור הנאה — אם יש לו לעושה המחלוקת נגיעה של הנאה מן המחלוקת, הרי 

ככל העבירות.  להיות עבירה  חוזרת  היא  וממילא  "לשמה",  אינה  כבר  שהמחלוקת 

ב. סוף מעשה במחשבה תחילה — אם ההתקוטטות, עשיית המחלוקת ורדיפת האחים 

תגרום לתוצאה קשה יותר מן העבירה ש"הצדיקה" את המחלוקת, הרי שהיא אסורה.

לדוגמה,  שונים.  ובהקשרים  נוספים  במקורות  הסייגים  שני  את  ציין  הנצי"ב 

לסייג  ביחס  הנצי"ב  כתב  בקהילתו,  הכנסת  בית  את  לחלק  שביקש  לרב  בתשובה 

הראשון, של היתר מחלוקת בזמן של נגיעה בדבר: "ידעתי כי ימצא מעלתו דברים 

להתעקש ולעמוד על דעתו, אבל... וכל זה הייתי אומר גם אם לא העניין נוגע לכבודו 

כלל, אבל עתה כאשר הוא נוגע באמת לכבודו כמו שהודה מעלתו, שהשוחט ובודק 

]לעשות  ההוראה  נמצא   — מוחו  את  ומבלבל  נ"י,  כבודו  מעלת  את  מחשיב  אינו 

מחלוקת[ שלא לשמה... הרי זה סם המוות, שנוטה שיקול ההוראה לפי רצונו... אין 

לו טוב כי אם... ולנהוג מנהג תלמיד חכם, הבונה20 ומחבר את הנפרדים ולא סותר 

ומפריד את הקיבוץ..." )משיב דבר א, מו(. 

משנת  במכתב  גם  לדוגמה,  הנצי"ב,  כתב  כאן  דבריו  ברוח  השני,  לסייג  וביחס 

דילמת  של  בעניינה  )האדר"ת(,  תאומים  רבינוביץ'  דוד  אליהו  רבי  ידידו  אל  תרמ"ו 

התוכחה לאישה המטיילת עם מטרייה בשבת: "ומכל מקום ודאי יש להתיישב בדבר 

אם כדאי מכל מקום לגרום מחלוקת ח"ו, ועל כיוצא בזה אמרו חז"ל בבבא בתרא בוא 

חשבון, בואו חשבונו של עולם הפסד מצוה וכו'... ומי מבחוץ יוכל לחשוב בדברים 

כאלו, אשר אין כל האדם ואין כל המקום שוין? ואין הדבר תלוי אלא בחזוק הדעת 

ובבטחון ב"ה, ומקרא כתיב ]משלי כט, ה[ ובוטח בה' ישוגב" וכו' )נדפס בקובץ מקבציאל 

כט, תשרי תשס"ה, עמ' עא-עב(.

כך  בפועל,  בהם.  האצורה  בתבונה  ייווכח  אלה  בסייגים  המעיין  פנים,  כל  על 

עקר הנצי"ב את הצידוק למרבית המחלוקות הציבוריות. לגבי הסייג הראשון — הרי, 

 כלשון חכמים בכמה מקומות )דוגמת ברכות סד, א(: "תלמידי חכמים מרבים שלום בעולם, שנאמר )ישעיהו  .20

נָָּבָּיִִךְ אלא בּוֹנַַיִִךְ". נד, יג( 'וכל בניך למודי ה' ורב שלום בניך', אל תקרי 



245  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

המחלוקת  של  שבסופה  מצפים  המתנצחים  מרבית  רבות  פעמים  הדברים,  מטבע 

משאבים  ידם  תחת  לקבל  כראוי,  הציבור  את  להנהיג  יזכו  והם  צדקתם,  תיווכח 

ציבוריים לטובת הכלל, ועוד. ממילא ברור שלצד כוונותיהם הכנות לגופו של עניין, 

עשויות להיות להם נגיעות אישיות במחלוקת. הסייג השני ברור עוד יותר — טיבו 

יודע כיצד היא תסתיים. אפילו מריבה מוצדקת  של עולם שהפותח במלחמה אינו 

פותחת בתהליכים שלא ניתן לצפותם מראש, או לשלוט בהם לאחר מעשה. 

ואגב, ברוח דומה ובהקשר הלכתי, כתב הנצי"ב אל רבי משה טרשצ'אנסקי בשנת 

וכעת  ארוכה,  תקופה  חמורות  נידה  עבירות  עברה  אשר  אישה  של  בעניינה  תר"מ, 

החלה בתהליך של חזרה בתשובה אולם במסגרתו תבעה מרב היתר למעשה אסור 

)טבילה ביום השמיני ולא בלילה(: "הכלל, דלהתיר איסור בשביל איסור צריך להיות מתון 

הרבה, וכמו רפואת הגוף שאם רואה הרופא דידו של אדם כואב הרבה, פעם מחליט 

לחתוך אותה כדי שלא יכנס הכאב הלאה בחלל הגוף ויסתכן, ופעם מחליט דמוטב 

לסבול הכאב ולא להפסיד כל היד. ודבר זה אינו נעשה כי אם בישוב איזה רופאים 

ישוב  צריך  האופן,  בזה  המקולקל,  הנפש  רפואת  כך  מסוכנים.  הצדדים  דשני  יחד, 

הרבה עם איזה דעות בני אדם גדולי תורה, ובקרבם אלקים ישפוט ]על פי תהילים 
פב, א[, שלא ליתי לידי חורבה ח"ו ]=שלא יגיע לידי תקלה[" )משיב דבר ב, מד(.21

ראוי לשים לב לדימוי קטיעת האיבר, שרווח באותה עת משני הצדדים בפולמוס 

הפרדת הקהילות; הנצי"ב מבהיר כי כדי לקטוע איבר )"כחרבות בגוף האומה"( נדרשת 

ניתן  נוגעים בדבר.  ביישוב הדעת, עם אנשי מקצוע שונים שאינם  התייעצות רבה 

להניח שכך הוא גם ביחס לדילמת הפרדת הקהילות. 

עוד בדבר הגישה למחלוקות פנימיות בקהילות, יש לעיין בהרחבה גם בדבריו 

)בוהורודצ'אני(  מבראדשין  שרייאר  פייבל  שרגא  אורי  רבי  אל  הנצי"ב  של  היסודיים 

שבגליציה, בעניינה של מחלוקת חמורה שנתגלעה בין שתי קהילות שומרות מצוות 

ישראל תבער אש  "כי בהגיגי בעניני מחלוקת שבקהילות  בעיירה סיגט בהונגריה, 

בקרבי, על כן לא אתן דמי לי עד אוסיף דבר, אולי עיני מעכ"ה והדומים לו במעלה 

ובכשרון דעת, יראו ושרעפם יבחנו לעשות לטובת הכלל... להשכין שלום במגורם" 

הבלתי  ההשלכות  על  הנצי"ב  התריע  נוספת  בתשובה  גם  יעויי"ש(.22  י,  ג,  דבר  )משיב 

 מוגה על פי כתב היד שפורסם בספר זכרון משה, ניו יורק תשל"א, עמ' קסב. .21

 ראו דברי ראש"פ שרייאר בספר "אוהב משפט", לבוב תרמ"ח, דפים נח,ב–נט,א. על עניין התשובה ראו  .22

שרגאי  מבוהורידשני',  שרייאר  פייבל  שרגא  רבי  בגליציה  הציונות  מראשוני  וצדיק,  'גאון  רפאל,  יצחק  אצל 

42–46; יהודה שפיגל, תולדות ישראל והתפתחות החסידות ברוסיה הקרפטית, תל  ג, ירושלים תשמ"ט, עמ' 

אביב תשנ"א, בפרק 'המחלוקות במחנה החסידי'; שמואל גליק, קונטרס התשובות החדש א, ירושלים ורמת גן 

תשס"ו, עמ' 37.



 בארות |  246

שימלח לאירוצ ברה

ח"ו,  במחלוקת  כתות  שתי  אחת  "בעיר  חברתי:  קרע  של  נשלטות  והבלתי  צפויות 
שניהם בסכנה ומי יודע עד כמה תאכל אש הניצוח, רחמנא ליצלן".23

אחדות עם עוזבי תורה למען ישוב ארץ ישראל

יסוד  כאבן  גם  הנצי"ב  בעיני  חשובה  הייתה  תורה,  עוזבי  עם  גם  ישראל,  אחדות 

לקראת ישוב ארץ ישראל. מפורסמים דבריו על חשיבותה של תנועת "חובבי ציון", 

עמו  רוח  את  ה'  היה  כי  ראינו  "רָָאֹֹה  שנים,  במשך  וראשיה  גבאיה  בין  היה  שהוא 

ישראל בכל חלקי תבל ומלואה, להושיב נחלות שוממות בארץ הקדושה, ולכונן שם 

מושבות לנידחי ישראל, וקול ה' דופק על פתחי לבבנו... עלינו להתעורר לקול רצון 

ה', הנשמע מקצה העולם ועד קצהו... לעשות מה שבידינו מעט או הרבה, ובכל סוגי 

בני ישראל, ועל המקובצים לעלות להושיב את ארץ ישראל ולבנותה ולנטוע בה כל 
עץ מאכל" )המגיד, י' בניסן תרמ"ו )15 באפריל 1886((.24

אומנם בדבריו על חשיבות ישוב הארץ, הדגיש הנצי"ב גם את תרומתה לחיזוק 

השניה  "הסגולה  לעיתון:  מאמר  באותו  שכתב  וכפי  האומה.  אחדות   — נוסף  ערך 

היא ההתאחדות של הרבה דעות שונות למרכז אחד, אשר היא ]ארץ ישראל[ תל 

תלפיות לכל פזורי עם ה', הן במקומות מפוזרים הן בדעות ששונות בהליכות עולם 

של ישראל. וזכינו שזה הענין של ישוב הארץ הוא הבריח התכון המבריח את ישראל 

מקצה העולם ועד קצהו לדעת אחת בזה הענין. ובשעה שכל ישראל נאחדים נקראו 

חברים,25  כולם  הרי  אחד  שכולם  דבשעה  דכ"ז  חגיגה  במס'  כדאיתא  חברים,  כולם 

"כל  שדבריו  ברור  במישרים".  וישפוט  ישכון  א-להים  ובקרבם  וברורים,  אהובים 

ישראל נאחדים נקראו כולם חברים... אהובים וברורים ובקרבם א-להים", "כל סוגי 

בני ישראל", וכן הפנייתו לגמרא במגילה — כוללים גם את עוזבי התורה שנרתמים 

למצוות ארץ ישראל.

הראשון  במכתבו  בדורו.  התורה  עוזבי  של  מצבם  לחומרת  ער  היה  הנצי"ב 

ש"עשה רושם כביר",26 בכסלו תרמ"ו עם הצטרפותו לאגודת "חובבי ציון" בוולוז'ין, 

עזרא  בימי  לאחדות  דומה  תורה,  עוזבי  עם  גם  הארץ,  לישוב  האחדות  כי  הדגיש 

שכללה יהודים שנשאו נשים נוכריות, מחללי שבת ובורים בתורה. "וכמו שהיה בימי 

ויראת ה',  עזרא הסופר שקבץ איזה אלפים בבבל, מכל סוגי בני אדם, גדולי תורה 

וגם מאותם האנשים נושאי נשים נכריות אשר היו מורגלים בחלול שבת ולא ידעו 

 הביאה רבי שלמה דוד, רבה של לאהיסק )להויסק(, בספרו שו"ת בנין שלמה, איידקונן תרל"ג, עמ' 109–110. .23

 וכן אצל אברהם יעקב סלוצקי, שיבת ציון, ורשה תר"ס, עמ' 85; בהוצאת מכון הר ברכה תש"ס, עמ' 7; ועוד. .24

 "ובשעת הרגל ]=נאמנים הכל[ אף על התרומה. מנהני מילי? אמר רבי יהושע בן לוי: דאמר קרא 'ויאסף כל  .25

איש ישראל אל העיר כאיש אחד חברים' ]שופטים כ, יא[ — הכתוב עשאן כולן חברים" )חגיגה כו, א(.

 משה צינוביץ, עץ חיים, תל אביב תשל"ב, עמ' 343. .26



247  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

את התורה כלל, כל אלה נתקבצו והכינו ישוב הארץ בערים, עד שאחר כך נתמלאה 

הארץ מבניה — כן עלינו להתעורר לקול רצון ה' הנשמע מקצה העולם ועד קצהו" 

)המגיד, כ"ה בכסלו תרמ"ו )3 בדצמבר 1885((.27 

יהודים שנישאו לגויות ועמדו על סף התבוללות התעוררו ל"קול רצון ה'", היו 

בין אלו ש"הכינו ישוב הארץ" וזכו להיות בין בוני בית המקדש. כך הבהיר הנצי"ב 

גם בשנת תרנ"א, בקריאה לציבור שומר התורה והמצוות לתרום לארגון חובבי ציון. 

כנגד החשש הרעיוני והרגשי שישוב הארץ ייעשה בידי עוזבי תורה, הבהיר הנצי"ב: 

"כך ברצונו יתברך שתתישב הארץ לאט לאט... ואין לנו לחשוב מחשבות כי ראוי היה 

הדבר הגדול הזה באופנים אחרים... אחרי אשר אנו רואים מתוך עלילותיו... ואין לנו 

להתחכם לאמר כי נצרך להיות באופן אחר" )מאמר "ראשית כבאחרית", נדפס בתוך שיבת ציון, 

תר"ס עמ' 17–18; תש"ס עמ' 17–18(.

הוא  מי  עם  היטב  ידע  ציון",  "חובבי  תנועת  מגבאי  אחד  בהיותו  הנצי"ב,  אכן 

הרב  ידידו  אל  תרמ"ח  בשנת  במכתב  שהעיר  וכפי  הארץ,  לישוב  פעולה  משתף 

הד"ר  ביד  ]=אודסה[  באדעסא  המרכז  "ועתה  לוצין:  של  רבה  יחיא  דון  אליעזר 

ומסופק אני בהנהגתם".28 את תוארו של  לילינבלום הידוע,  וסופרו הוא  פינסקער, 

דת  כנגד  הפומביות  בהשקפותיו  כידוע  להבין  יש  "הידוע",  ליליינבלום,  ליב  משה 

ישראל.29 הספק ביחס להנהגת "חובבי ציון" אכן הטריד את הנצי"ב, אולם בפועל, 

לצד טרדותיו הרבות בראשות הישיבה בוולוז'ין, הוא לא נמנע מלשתף פעולה עם 

יהודה לייב פינסקר, יושב ראש האירגון ומשכיל ידוע, עד ימי זקנתו.

לצד שיתוף הפעולה עם חילונים בהנהגת "חובבי ציון", הנצי"ב עמד על יישום 

לדידו,  בפרהסיה.  שבת  מחללי  בארץ  ליישב  שלא  האירגון,  הנהלת  חברי  החלטת 

יושבי הארץ עצמם צריכים להיות שומרי תורה. עם זאת, ביחס לטענות על חילולי 

 וכן שיבת ציון, תר"ס עמ' 6; תש"ס עמ' 6. ראו גם אצל הרב ד"ר בועז הוטרר, ובשנה השביעית א, מכון הר  .27

ברכה תשע"ח, עמ' 222 הע' 3. יש להעיר כי למעט ההסכמה על "למען ציון" להלן, כל אגרות הנצי"ב שהובאו 

כאן הושמטו מספר "אגרות הנצי"ב מוולאזין", זאת בהתאם למדיניות הרב יעקב קוסובסקי-שחור, נין-נינו של 

גיס הנצי"ב, עורך הספר, לצנזר את פעילותו של הנצי"ב בתנועת "חובבי ציון", ולצמצם ככל הניתן את דברי 

הנצי"ב על אופן קיום מצוות ישוב ארץ ישראל בדורו. כאן ציינו למקורות הראשוניים שבהם נדפסו האגרות. 

יצוין כי קובץ מסודר ובו 31 מאגרות הנצי"ב על ישוב הארץ נדפס בידי הרב אהרון אייזנטל בתוספת הקדמה, 

הערות תורניות והיסטוריות, וכן ניתוח סיכום, תחת הכותרת 'אגרות הנציב', בתוך: ארץ צבי: קובץ מאמרים 

בענייני ארץ ישראל, ירושלים תשמ"ט, עמ' 90–148.

 המגיד, י"ד באדר תר"ן )6 במרץ 1890(; בצלאל לנדוי, 'הנצי"ב מוואלוזין במערכה למען ישוב ארץ ישראל  .28

בקדושתה', ניב המדרשיה יא, תמוז תשל"ד, עמ' 272.

 ראו אצל הרב הוטרר, שם, עמ' 196. אגרת זו הזכיר הנצי"ב גם באגרתו אל רבי צבי הירש ליפמן רבה של  .29

'הנצי"ב מוואלוזין  1890(; בצלאל לנדוי,  )20 באפריל  איהומן, לימים מרבני המזרחי, בהמליץ, ל' בניסן תר"נ 

במערכה למען ישוב ארץ ישראל בקדושתה', ניב המדרשיה יא, תמוז תשל"ד, עמ' 273. ראו עוד אצל הרב אלי 

קלינג, 'הנצי"ב וחיבת ציון: מאבקים וביקורת', קול מהיכל י, אלול תש"ס, עמ' 163. 



 בארות |  248

שימלח לאירוצ ברה

כי  בסלוצק  ציון"  "חובבי  ראשי  אל  תרמ"ט  משנת  במכתב  הוסיף  במושבות,  שבת 

אף שלמיטב ידיעתו אלו דברי "דִִבת שקר" חסרי בסיס, "ולְְמוּדִִים אנחנו להשתמט 

מישוב הארץ בטענה זו", הרי "...אנו אין לנו להתחכם הרבה. במה שאנו יכולים לתקן 

הנהגת יושבי הארץ וודאי ראוי ונכון. ואם מכל מקום יש עובר על התורה — הלמענו 

המגיד  מכבי  זונדל  חיים  הרב  אצל  )הובא  מצוה"  הוא  שמה  הישיבה  וגם  ח"ו?!  ארץ  תעזב 

מקמניץ, אמרי חיים תל אביב תרפ"ט, עמ 223; ועוד(. 

הנצי"ב ידע היטב את רוח הזמן, ואת העובדה שבארץ ישראל עשויה להיחלש 

שמירת המצוות. ועם זאת, בהסכמתו לספרו של ר' יעקב הכהן פלקסר "למען ציון" 

יקרה  מצווה  על  לוותר  אין  עומדת,  במקומה  שהזהירות  אף  כי  הדגיש  תר"ן(,  )וילנה 

כיישוב ארץ ישראל: "ומזה אנו רואים כי אין להקל במצות הישוב משום שרואים שם 

איזה עוברי תורה... והרי לא גרע ממה שהיה ישיבת ארץ ישראל משיא לעבודה זרה, 

כמו שידוע באגדה דפרק חלק כמה היה קשה ליזהר מעבודה זרה ]סנהדרין קב, ב[, 

ומכל מקום אין זה מתקבל בעיני ה', אלא המצוה במקומה, ומחויב להיזהר, ומי שאינו 

נזהר הוא רשע ועונו ישא, אבל אין אנו אחראין לזה". 

במכתב נוסף משנת תר"ן )שנכתב לרב אהרן יהודה שולמן, דיין ומראשי קהילת רזיצה(, שב 

והזים הנצי"ב טענות כנגד שמירת המצוות של מתיישבי גדרה, והוסיף: "אולם אפילו 

בהיותו  בפרצות  לעמוד  הרגלו  מצד  הוא  בגלוי,  גדר?[  ]צ"ל  דרך  פורץ  ומי  מי  היה 

בחו"ל... ומה גם עתה אשר קול דודי דופק בהמון ישראל להושיב נשמות הארץ, ואין 

סיבה להגיד כי ארץ הקודש גורם פריצות ח"ו, ודאי אין לנו להתחכם ולהמאיס את 

ארצנו בעינינו ח"ו, אפילו אשר נמצא בה הולך שובב בדרך לבו" )כתבים לתולדות חבת 

ציון, תל אביב תרצ"ב, כרך ג, עמ' 4–5; תל אביב תשנ"ג, כרך ז, עמ' 223–233(. אחדות ישראל גם עם 

עוברי עבירה היא יסוד חיוני בישוב ארץ ישראל, ולצד זאת היא מחייבת את שומרי 

התורה להיות זהירים וקפדנים באמונתם.

ההשלכות הבלתי צפויות של המחלוקת

נשוב אל דברי הנצי"ב בתשובתו בדבר המחלוקת בחארקוב. כך ביאר שם את הכתוב 

"על כן יאמרו המושלים באו חשבון" )במדבר כא, כז; ובקצרה בהעמק דבר שם(: 

וזה המוסר למדו ]חז"ל[ מהא שהגיע ממלחמת סיחון עם מלך מואב הראשון. 

ודייק הכתוב "הראשון".30 שהיה עד כה הנהגת מואב שלא על ידי מלך, ועלה 

בדעת רוב המדינה לעשות להם מלך, והיה איזה צד שלא רצו בזה, וכסבורים 

 "כי חשבון עיר סיחון מלך האמורי הוא, והוא נלחם במלך מואב הראשון ויקח את כל ארצו מידו עד ארנון"  .30

)במדבר כא, כו(.



249  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

ללחום  סיחון  את  הביאו  עשו?  מה  כה.  עד  שהיה  כמו  שיהיו  המדינה  שטובת 

את המלך, וכסבורים שאם ינצח סיחון הלא יהרוג את המלך, ויעשו בזה טובה 

שנלחם  מזה?  יצא  ומה  עולם.  של  חשבונו  באו  לא  אבל  דעתם.  לפי  להמדינה 

במלך מואב הראשון, "ויקח את כל ארצו מידו", הרי הרעו להמדינה הרבה ע"י 

מחלוקתם ומעשיהם בלי חשבון. 

הנצי"ב לימדנו כי בארץ מואב ניטשה מלחמה פנימית על המלוכה הלגיטימית. הצד 

שהפסיד פנה אפוא אל המלך סיחון, הזמין אותו לכבוש את הארץ ולהרוג את המלך 

הנוכחי, וציפה שלאחר מכן יקבל מסיחון את ממלכת מואב על מגש של כסף. ומה 

אירע? סיחון פלש אל מואב, כבש את הארץ כולה וחולל בה נזק אדיר. 

פרשנות זו דומה באופן מרתק — לא ייתכן שיצא מקולמוסו של הנצי"ב במקרה 

והורקנוס, אותו הזכרנו למעלה. על  — לאופן שבו פעלו שני האחים אריסטובלוס 

המאורעות  לבירור  הנצי"ב  בעיני  נאות  כמקור  הזכרנו  שכבר  "יוסיפון"  ספר  פי 

ההיסטוריים, במסגרת מאבק הירושה החמור ביניהם, פנה אריסטובלוס אל סקאורוס, 

פקודו של הגנרל הרומאי פומפיוס, כדי שיכריע במחלוקת היהודית הפנימית בדבר 

)גם הורקנוס פנה, אולם השוחד של אריסטובלוס היה רב וסקאורוס בחר בו(.  המלוכה בירושלים 

התוצאה היתה העמקת האחיזה הרומאית ודעיכת מלכות ישראל, עד חורבן הבית. 
בספר "יוסיפון" עסק בנושא זה בהרחבה.31

נראה שבעיני הנצי"ב חורבן ארץ מואב נכתב בתורה כנבואה שנצרכה לדורות. 

אם היו שני האחים הניצים לומדים תורה כיאות, היו לומדים ממנה גם לדורם ונמנעים 

מהכנסת גורם זר ובעל אינטרס למחלוקת פנימית. למרבה הצער ההיסטוריה חזרה 

על עצמה. אולם גם אם הם לא למדו — אנו בהחלט יכולים ללמוד. הנצי"ב הדגיש 

כללי;  באופן  חשבון"  "בואו  אלא  זר,  גורם  להכניס  שלא  רק  אינו  הלימוד  שעיקר 

 "בימים ההם אחרי מות אלכסנדרה המלכה כמשלש חדשים, התגרו מלחמה שני האחים הורקנוס הגדול  .31

ואריסתובלוס הקטן... ותהיה מלחמה הזאת ביניהם חזקה מאד על ירדן יריחו, וישפך דם נפשות עד אין מספר 

אריסתובלוס..."  וינצח  ירושלם  שערי  עד  והכות  הלוך  אחריהם  גבוריו  עם  אריסתובלוס  וירדוף  מישראל... 

)יוסיפון, פרק לו(. "וישבע לו הורקנוס להשיב את כל הארץ ואת עשרת הערים ההם... ויאסוף את כל צבא גבוריו 

כראות  ויהי  גדולה...  מלחמה  בם  ויתגר  לקראתם  אריסתובלוס  ויצא  ירושלם...  על  להלחם  וילך  עמהם  ויסע 

אריסתובלוס כי נפל המון רב מחיל יהודה על הורקנוס, ויעזוב את המחנה וינס אל ירושלם בדד ושומם..." )שם, 

פרק לז(. "בימים ההם פומפיוס הגדול שר צבא רומי יצא בחיל כבד... וישלח את סכאורוש ]=סקאורוס[... ויבא 

סכאורוש לדמשק, וישלח אליו אריסתובלוס מלאכים לקראתו להיות בעזרתו, וישלח לו זהב רב למנחה. ויקח 

סכאורוש את הזהב מיד מלאכי אריסתובלוס וישלח אגרת אל הרתם מלך הערב לאמר, חדל לך מעל ירושלים... 

ויחדל מעל ירושלם וילך לו, וגם הורקנוס ואנטיפטר הלכו עמו, כי כשל עוזר ונפל עזור, ואז יצא אריסתובלוס 

תיאור  ]מכאן  במלחמה...  וינצח  ואנטיפטר...  הורקנוס  ואחרי  הרתם  אחרי  וירדוף  עמו,  מעט  ומתי  מירושלם 

כרוניקת התרחבות השליטה הרומית בארץ[" )שם, פרק לח(.



 בארות |  250

שימלח לאירוצ ברה

יתגלעו  שהן  האפשרות  את  לשקלל  וחובה  צפויות,  בלתי  תוצאות  יש  למחלוקת 

כאשר באים לפתוח בה.

מתי מותר לעשות מחלוקת עם רשעים?

עשוי להימצא מי שיטען שדברי הנצי"ב מוסבים רק על מלחמות בין יהודים צדיקים, 

או לכל הפחות מלחמות בין צדיקים ובין משכילים וחילונים שסכנתם מתונה. אולם 

אמונת  את  המסכנים  "החמורים",  הרשעים  כנגד  "מוצדקות"  מלחמות  לגבי  מה 

ואף  ממש,  של  מצווה  מלחמת  זו  לכאורה  ומוסרים?  מדיחים  אפיקורסים,  ישראל? 

לבחון  מקום  ואין  מעלין",  ואין  "מורידין  בדין  שמתבטאת  גדורה  הלכתית  חובה 

בדקדקנות את שלהבת אש הקודש. נראה שהנצי"ב חשש מהבנה כזו, לכן המשיך 

והדגיש בדבריו על מחלוקת חארקוב:

והנני מפרש עוד מה שאמר דוד המלך בתהלים קל"ט ]פסוקים כא-כד[: "הלא 

משנאיך ה' אשנא וּבִִתְְקוֹמְְמֶֶיךָ אתקוטט, תכלית שנאה שנאתים וגו', חקרני אל 

רְְׂשַׂעַַפָּּי, וראה אם דרך עֹֹצֶֶב בי ונחני בדרך עולם" ...והנה  ודע לבבי בחנני ודע 

והמסורות, כדתניא באבות  והמדיחין  משמעות "משנאיך"32 המה האפיקורסין 

שיחקור  ]א[  מה'  וביקש  ורודפם,  שונאם  שהוא  דוד  ואמר  )פט"ז(,33  נתן  דרבי 

ולדעת לבבו, אם אינו נהנה מזה שרודפם; ]ב[ "בחנני ודע שרעפי", אם חשבוני 

יפה, שאני עושה מצוה בזה יותר מהעבירה שמתקוטט ועושה מחלוקת. "וראה 

אם דרך עוצב בי", שבאמת הנני נהנה מעבירה זו או אין חשבוני יפה, אזי טוב 

לפני שתנחני "בדרך עולם" ]=ילך לעולמו[, שהרי לא אוכל לעשות תשובה על 

זה, אחר ]מפני[ שאני חושב שהצדק עמדי. 

 כאמור למעלה, בתשובה זו יש שינויי נוסח בין הנדפס בעיתון והנדפס בשו"ת "משיב דבר". בציטוט זה,  .32

החל מהאמור "והנה משמעות משנאיך" וכו', נדפס בעיתון: "ויש להבין למאי בקש המות ולא לעשות תשובה 

כמו במעשה דבת שבע, אלא הענין שאמר דוד שהוא רודף שונאי ה', ואע"ג שאסור לרדוף ישראל ולשנא אותו, 

אבל באשר חושב כי המה משנאיך ה' ע"כ אשנא אותם, ע"ז אמר דוד חקרני אל ודע לבבי, אולי יש לי רצון בלב 

לרדוף אותם. בחנני ודע" וכו'. כלומר: בנוסח שנדפס בשו"ת הובררה עבירת המחלוקת גם עם "האפיקורסין 

והמדיחין והמסורות".

 "ושנאת הבריות כיצד? מלמד שלא יכווין אדם לומר: אהוב את החכמים ושנא את התלמידים, אהוב את  .33

התלמידים ושנא את עמי הארץ, אלא אהוב את כולם, ושנא את האפיקורסין והמסיתים ומדיחין, וכן המסורות. 

וכן דוד אמר 'משנאיך ה' אשנא ובתקוממיך אתקוטט תכלית שנאה שנאתים לאויבים היו לי'" )אבות דרבי נתן, 

נ"א, סוף פרק טז(. הנצי"ב ציטט את דברי האבות דרבי נתן בפירושו על שיר השירים )ח, י(, מהם לכאורה יש 

מקור לפיו חובה לשנוא את האפיקורסים, המדיחים והמוסרים. אולם ביחס לאפיקורסים, הבהיר הנצי"ב כי 

שהם  אף  המאמינים בהשגחה,  אבל  )אתאיסטים(,  העולם  על  ה'  השגחת  את  שוללים  אשר  כאלה  רק  לשנוא 

מבזים ושונאים תלמידי חכמים — אף שחז"ל כינו אותם "אפיקורסים" — אין לבזות ולשנוא. בעניין זה עסקנו 

לעיל בפרק "היחס לעוזבי המסורת בעת החדשה ובכלל".



251  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

לשיטת הנצי"ב תמיד יש לנקוט בשכל ישר, וציווי חז"ל "בואו ונחשב חשבונו של 

עולם, הפסד מצוה כנגד שכרה ושכר עבירה כנגד הפסדה", הוא הדרכה מחייבת גם 

כאשר הצדיקים רוצים לפעול נגד השפעתם של רשעים. חשוב גם להזכיר שעל פי 

רוב, "האפיקורסין והמדיחין והמסורות" אינם שוקטים על שמריהם, אלא מוסיפים 

אבל  כנגדם.  הגנה  למלחמת  לצאת  ה'  יראי  חובת  לכאורה  בעולם.  רעה  עת  בכל 

לשיטת הנצי"ב גם במחלוקת עם רשעים אלו יש עדיין ממד ברור של עבירה )"העבירה 

שמתקוטט ועושה מחלוקת"(. אסור לצדיק לפתוח בהתקוטטות עם הרשעים קודם שבחן 

את שני הסייגים אותם הציב הנצי"ב: א. שלילת סרך של נגיעות אישיות ורווחים מן 

כזו  בחינה  שראינו,  כפי  צפויות.  והבלתי  הצפויות  ההשלכות  בחינת  ב.  המחלוקת. 

דבר,  )הרחב  התורה  על  בפירושו  הנצי"ב  כתב  גם  כך  למינימום.  מחלוקות  מצמצמת 

במדבר כא, ל(, שרדיפת אדם בגלל עוול, ואפילו הוא רשע — עבירה היא, אלא שהותרה 
לאחר חשבון כראוי.34

מאמרו של הנצי"ב "על ימין ושמאל" תואם במובהק את העקרונות האלה. בעבר 

קנאי הפרושים פתחו במאבק "מוצדק" כנגד הצדוקים, המינים אשר כפרו בעיקרי 

"יוסיפון",  וספר  החורבן  אגדות  שמלמדים  כפי  אולם  פה.  שבעל  ובתורה  האמונה 

הם לא השכילו להבין כי גם מה שמתחיל מתוך שאיפה טובה, עשוי להיגמר בחורבן 

בית המקדש. שפיכות דמים בין קבוצות חברתיות הוא עניין שלא ניתן לשלוט בו, 

והוא עלול למוטט את החברה כולה. זהו יחסו של הנצי"ב לתנועת הפרדת הקהילות 

מעשה  הוא  האומה  שפילוג  מלמדים  ההיסטורי  והניסיון  תורתנו   — החדשה  בעת 

השלכותיו,  את  מראש  לחזות  נצליח  לא  אם  צפויות.  ובלתי  מסוכנות  שהשלכותיו 

משימה שנראית על פי הנצי"ב כמאתגרת במיוחד — עלינו להימנע מהמהלך.

גם במכתב אל אחיינו בטבריה ר' אלכסנדר זיסקינד שחור, בערב הפסח תרמ"ב 

השני,  המקדש  בית  שבתקופת  בקנאים  דנים  אנו  שכאשר  הנצי"ב  הדגיש   ,)1882(

כנגד  הקנאים  של  האותנטית  נפשם  מסירות  נפרדות:  סוגיות  שתי  בפנינו  עומדות 

הצדוקים )המינים(, והאם קנאות זו היתה מוצדקת בחשבון היסטורי ארוך. 

 "אלא לא דברו כאן בענינים שבין אדם לשמים, אלא בעניני הליכות עולם. דיש עושה מחלוקת בשביל  .34

שרוצה לעשות מצוה, שגורם בזה לידי מחלוקת, ויש מחשב לרדוף את הרשע או את הצבור בשביל איזה עוול, 

ואף על גב שהוא עבירה לרדוף, מכל מקום מחשב שיקבל שכר על עבירה לשמה... אך אפילו הוא מושל ביצרו 

ומכוין אך לשם שמים, עדיין עליו לבא חשבונו של עולם — אם כדאי הפסד מצוה שיגיע על ידי שיעשה, כנגד 

שכרה, כי יכול להיות שההפסד שיגיע על ידי המחלוקת רב על השכר ממנה... ובא על זה משל הקדמוני מסוים 

בתורה, ללמדנו דעת שלא לעשות עבירה לשמה, ובזה נכלל רדיפה לאדם ומחלוקת, אם לא שיהיה מושל ביצרו.

ובדומה: "ומזה יש ללמוד דהבא לרדוף את הרשע על דבר שחייב באמת, מכל מקום יש להזהר שלא ירדפנו 

מי שהוא שונאו ומבקש רעתו... והיינו דאיתא במדרש קהלת על הפסוק 'והא-להים יבקש את נרדף' )קהלת ג, 

טו( — אפילו צדיק רודף רשע, פירוש, ומה שרודפו יש בו הנאה עצמית שוב נענש על זה" )הרחב דבר, שמות 

לב, כח(.



 בארות |  252

שימלח לאירוצ ברה

וכן הוא בכל דור. בבית שני, ששלט בה יצרא דאפקורתא היינו צדוקים כידוע, 

נגד זה נמצאו מקנאים נפלאים מאד שהשליכו נפשם מנגד ממש על קנאת ה' 

כזה,  עמוק  חשבון  לבא  לנו  לא  זאת   — לא  או  צדק  בחשבון  הי'  אם  צ-באות. 

ביופי  ליפותה  המבקשים  בבניה  המבעטת  הזקנה,  אמנו  תולדות  אלה  אבל 
אומות העולם.35

בהתאם ללימודו ההיסטורי ממחלוקות פנימיות עגומות, הבהיר שם הנצי"ב שהיה על 

ר' יחיאל מיכל פינס, שביקש להוביל מוסדות לימוד מתקדמים בירושלים, להתחשב 

בקנאותם המופלגת, "גם בדרך של שגעון", של ירושלמיים שהתנגדו לשינויים שהציע 

במתכונת בתי הספר, בין אם קנאותם מוצדקת או לא. "מה לנו לבקש חכמה ודעת 

וחשבון במעשי המקנאים בדור החיה?!". על כל פנים, יש לשים לב להדגשת הנצי"ב 

שהלוחמים כנגד הצדוקים היו "מקנאים נפלאים מאד" שפעלו לשם שמים, אולם אין 

זה מלמד שמעשיהם היו מוצדקים. כפי שהנצי"ב כותב, מגבלות ההתכתבות ההיא 

לא איפשרו לו לעסוק שם בנושא זה. על כך האריך במקומות אחרים, כפי שראינו 

בפרק זה.

בדומה לכך, גם במאמר זה הבהיר הנצי"ב שכל קנאות, אפילו לשם שמיים כנגד 

בנזיפה  להסתיים  ואף  תורה,  פי  על  אסורה  להיות  עשויה   — גדולים  רשעים  גויים 

תלמיד  להיות  שמוכרח  פשיטא  המצות,  במעשה  חסידותו  "הנוהג  שהרי  חמורה, 

חכם ולומד ושונה איך להיות נזהר במצוה על פי דעת תורה, ולא יהא בא לעשות זר 

מעשהו ]על פי ישעיהו כח, כא[ שלא על פי דעת תורה, ח"ו. והרי לוי ופנחס שניהם 

קנאו על הזנות ומסרו נפשם על זה, והנה פנחס עלה בשביל זה לגרם המעלות, ולוי 

גער בו אביו, וכיוצא בזה הרבה". מעשה שכם נעשה כנגד גויים רשעים שהתאכזרו 

211; אגרות הנצי"ב מוולאזין א,   כתבים לתולדות חבת ציון וישוב ארץ ישראל א, תל אביב תשנ"ג, עמ'  .35

סי' לח עמ' עח. יצוין כי העורך הרב יעקב קוסובסקי-שחור, נין-נינו של גיס הנצי"ב, הסיר בעקביות את שמו 

ותיאוריו של הרב פינס )"החכם ושלום מוה"ר מיכל פינס", "האדם המעלה ר' מיכל פינס נ"י", "באדם המעלה 

רמ"פ נ"י", "מעלת כבוד החכם פינס שי'", "להחכם פינס נ"י", "החכם פינס שי'", "להחכם פינס נ"י", "החכם 

פינס נ"י", "לה' ולפינס", "הרב החכם פינס נ"י"(, ובמקביל הוסיף בגוף דברי הנצי"ב לשמו של "הגאון וצדיק 

ר"י ליב שליט"א", "הגאון וצדיק ר"י ליב", את שם משפחתו — דיסקין. בנוסף, במהדורת דרויאנוב ישנם קווים 

מפרידים המסמנים הסרת טקסטים ) — – — (, אשר לדברי המעתיק הוסרו מפני "שאין להם עוד ערך וחשיבות 

כלל" )כתבים לתולדות א, עמ' 36(. כמעט תמיד הוסרו סימנים אלו ללא הותרת זכר בכרך אגרות הנצי"ב. עם 

זאת, בשולי המכתב בכרך האגרות נוספו שורות אחדות שלא נדפסו בידי דרויאנוב.

גם באגרת זו הזכיר הנצי"ב בעקביות ובדייקנות את שיטתו, שהן רבי יהושע ליב דיסקין והן בן מחלוקתו ר' 

ואף  בירושלים.  וקטטה  ריב  של  צפויות  הבלתי  התוצאות  על  מראש  לחשוב  צריכים  היו  פינס,  מיכל  יחיאל 

רמז בלשון עדינה כי התערבותו של הרב דיסקין במחלוקת עשויה היתה לנבוע מנגיעות אישיות. עוד על כך 

ראו אצל ר"א הנקין, ' החרם על רי"מ פינס בירושלים וקשריו עם גיסו רבי דוד פרידמן', המעין ]מט, ב[, טבת 

תשס"ט, בעיקר עמ' 20–21.



253  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

רשעים.  גויים  אותם  את  שמיגר  לוי  בבנו  גער  אבינו  יעקב  זאת  ובכל  יעקב,  לבית 

מדוע? ממשיך הנצי"ב: "והוא משום שנדרש לזה דיוק רב, לשקול הפעולה לפי הזמן 

והמקום, וגם בכמה דברים נדרש לדעת כללי התורה שאינם מבוארים כל כך". עובד 

ה' שוקל את דרכו בישוב הדעת, בהתאם לתנאי המקום והזמן, בדייקנות ובהתאם 

לדיני התורה ותכליתם.

המצוות  שומרי  של  עולמם  ותפיסת  עולמו,  מתפיסת  נגזרים  אדם  של  מעשיו 

נגזרת מלימוד התורה. במבט תורני צר פעלו קנאי הפרושים בהתאם לדיני התורה 

של "מורידין ואין מעלין". אולם הנצי"ב מלמדנו שאם הם היו שוקלים את פעולותיהם 

"לפי המקום והזמן" ובהתאם ל"כללי התורה שאינם מבוארים כל כך" — היו יודעים 

ומבינים את חומרת תוצאות מעשים אלה ונמנעים מהם, ובמבט ארוך טווח אפשר 

שחורבן הבית היה נמנע, או שממדי החורבן והגלות היו מצטמצמים. 

סיכום

התנגדותו של הנצי"ב להפרדת הקהילות נשענת על שני יסודות: הסכנה הקיומית 

שבמלחמת אחים, כפי שלמדנו מימי הבית השני, וחוסר התוחלת המעשי שבמהלך 

כזה, הנוגד את טבע האדם החותר לקרבה. החשש מחורבן פנימי וההכרה במגבלות 

גם  לשיטתו,  לכן,  ההיפרדות.  רעיון  לשלילת  הנצי"ב  את  מובילים  יחדיו  המציאות 

כאשר ירא ה' רואה לנגד עיניו "מלחמת מצווה" כנגד רשעים, עליו לערוך תחילה 

את "חשבונו של עולם" ולבחון את המציאות בעיניים פקוחות: אם המחלוקת עמם 

תוחלת  חסרת  שהיא  או  צפויות,  לא  שתוצאותיה  אחים  למלחמת  לגרור  עלולה 

מעשית — היא הופכת למכשול ולעבירה, ויש להימנע ממנה.

משנת הנצי"ב יונקת משני מקורות המשלימים זה את זה: האחד הוא מקורות 

התורה וההיסטוריה, דברי חז"ל וספר "יוסיפון", המלמדים על חוסר היכולת לשלוט 

האדם  בטבע  ההתבוננות  הוא  והשני  שבגינה.  החורבן  סכנת  ועל  המחלוקת,  באש 

וישראל, המלמדת שגזירת ההיפרדות לא תחזיק מעמד. 




