
 

 נשא פרשת 

 להצמיח את מי שסביבך! 

'שאו את  –'נשא את ראש…", וכך בפרשת במדבר  –התורה בחרה לבטא את ה'מניין' במילה מיוחדת: 'נשא'. כך בפרשתנו 

 ?'ראש'. וננסה להבין מדוע התורה משתמש בביטוי 'לשאת' ולא בביטוי 'למנות 

הראשונים )הרמב"ן, רבינו בחיי ועוד( מבארים שהתורה לא רצתה רק לספור את בני ישראל, אלא  המדרש, ובעקבותיו חלק מן 

 .גם לרומם ולהעלות אותם 

יש כאן ביטוי לאחד היסודות החשובים ביותר בתפיסתנו. כולנו נבראנו בצלם אלוקים, וכיוון שכך הרי שלכל אחד מאיתנו יש  

 .ערך נצחי, אינסופי

יחיד במינו. הקב"ה טבע כל אחד ואחד מאיתנו במטבע מיוחד. חלק משמעותי באמונה שה' בראנו, היא  כל אחד מאיתנו 

 .האמונה שלכל אחד ואחד מאיתנו יש שליחות ומטרה, וממילא קיבל כוחות מיוחדים למשימתו

שאין ערך  דווקא כשבאים למנות את ישראל עלולים להתבלבל ולראות באנשים השונים כ"מספרים", ולחשוב בטעות 

זיקפו את ראשו   –וחשיבות לכל אחד ואחד מהפרטים. לכן, דווקא כאן מדגישה התורה "שאו את ראש כל עדת בני ישראל" 

 .של כל אחד ואחד מישראל 

"שאו את ראש כל עדת בני ישראל", "נשא את ראש בני –ברובד עמוק יותר אפשר לראות שהציווי הוא על מנהיגי ישראל 

 .ת העם. תפקידם של מנהיגי ישראל הוא לרומם ולגדל כל אחד ואחד מן האומהתרוממו א –גרשון" 

מנהיג אמיתי איננו עץ גדול שמסביבו קרחת יער. מנהיג אמיתי הוא מי שיודע להצמיח ולהגדיל את סביבתו, מי שמסביבו 

 .צומחים אנשים גדולים 

 : זצ"ל כפי שכתב ישי אנגלמן על הרב רבינוביץ

לא הייתי מתלמידיו הקרובים של ראש הישיבה, ועם זאת אעז לשתף בתובנה אחת המלווה אותי מאז פטירתו, אם היינו  

צריכים להוסיף פתגם נוסף למשנת בן זומא בפרק רביעי באבות המתאים לדמותו של הרב, הייתי מציע משהו מעין זה: 'איזהו  

ו, אף שהייתה קיימת בתחומים  תעט אף פעם לא הביא להחצנת גדולגדול? המגדיל כל אדם', מפגש של תלמיד עם הרב כמ

עה. השיעורים עצמם לא נבנו  פרת שיעורים ושיחות לא נתפס בעיניו כבימה להובשונים ומגוונים. הסטנדר המיועד להע 

פן של בדרך הונחה על ידי הרב, ובסושקים, והאווירה בהם הייתה יותר של לימוד משותף,  הבמודל של מהלכים למדניים מוב

העידו גם מי ששמעו ממנו שיחות במשך שנים ארוכות,  ךבשיחותיו כ .היוישרה שמבארת את הסוגי הכלל תובנה הפשוט

לוש יבשות  ש, ולמי שכיהן ברבנות ב רכזבהם הוא זה שעמד במ כמעט ולא היה מזכיר את עצמו, וכמעט לא סיפר סיפורים 

פעם לא היה הנושא, אלא מי שישב לפניו או על ידו, לא גדולתו היא שנכחה , אך הוא אף שונות, וודאי היה הרבה מה לספר

במפגש איתו אלא גדולת התלמיד זה שבא להתייעץ עימו לשאלה אחרי תפילת מנחה, התלמיד שומע השיחה, או רב הקהילה 

יותר, מחוייבים יותר  שבא להתייעץ באיזה עניין סבוך, יצאו בדרך כלל מהמפגש עם הרב מועצמים, גדולים יותר ואחראים 

לאמת וליושר ורתומים יותר לשותפות במסע של גילוי והמשכת תורת חיים בעולמנו. הם כבר בדרך לעמוד בעצמם בסטנדר  

 ולנסות להגדיל את מי שמולם. 

 :ד"ר עזריאל קרליבך כתב אחרי מותו של סטאלין ימ"ש את הדברים הבאים לעומתו, 



קרה באמת בקרמלין, מתי מת סטאלין ואם בידי שמים או בידי אדם וכיצד ומתי החליטו  אין אנחנו יכולים לדעת, כמובן, מה

להודות במותו. על כל פנים אין הפרטים הללו משפיעים על קווי היסוד של האירועים. כי הרי על כל פנים ברור, שסטאלין לא 

 .השאיר אחריו יורש

כל לרכז מסביבו מלכתחילה אף שמינית הפרסטיז'ה שלו. הרי זהו  כלומר: לא הותיר אדם בעל אוטוריטה בדומה לו, אדם שיו

עונשה של דיקטטורה, שהיא אינה יכולה להגדיל ולפאר אדם שני, ושככל שהיא מעלה את כסאה של האישיות המרכזית 

 . האחת, כן היא כורה קבר להמשך שלטונו ולמורשתו, כי אסור שיהיה יורש ראוי לכתר

-ו הפרשה; "שאו את ראש כל עדת בני ישראל", מבקש מאיתנו חומש במדבר בשתי פרשיות נשא את ראש", מלמדת אותנ "

אף פעם אל תיתנו להם להרגיש סתם מספרים. זה נכון  –פקד נוספות )ב, א; כו, ב(. שאו את ראשי האנשים שסביבכם מ

ם לדעת שבשבילכם אין הם מובנים תנו לה –מהחשוב ביותר ועד למי שכביכול פשוט יותר  –לקרובים אליכם, ונכון לכל אדם 

 .מאליהם, שאתם מוקירים אותם, שאתם יודעים שהם )כל אחד מהם( עולם מלא וגדוש ויחיד במינו

מהי מידת חשיבותנו? כמידה שאנו גורמים לזולתנו  –כבר לימד אותנו ש"איזהו מכובד? המכבד את הבריות!"  בן זומא

 .להרגיש חשוב

שזוכים להיות עובדי ה', שנכנסים למקומות ששאר העם   –מתוך כך אפשר להבין את החשיבות של ברכת כוהנים. הכוהנים 

עלולים להתנתק מהעם  –העם זוכים לתת להם את תרומתם המקודשת  לא יכולים להיכנס אליהם, שאינם עובדים אלא כל

ולהפוך לקבוצה אליטיסטית שדואגת לעצמה. והתורה מלמדת שהכהנים צריכים להביא ברכה, לפעול למען העם, לדאוג 

 .למצבם החומרי והרוחני

פניה: "ברוך אתה ה'…אשר קידשנו  יש עוד פרט ייחודי בברכת הכוהנים, והוא נוגע לברכה שחז"ל תיקנו שכוהנים יאמרו ל 

בקדושתו של אהרן וציוונו לברך את עמו ישראל באהבה". לכאורה כל המצוות צריכות להתקיים מתוך אהבת ה', ולא מצאנו  

 ? בשום ברכת המצוות שהוסיפו חז"ל את המילה באהבה, אז מדוע דווקא כאן

התורה אומרת במפורש שהכוהנים אינם מקור הברכה,  תשובות שונות ניתנו בעניין, אך נראה שהתשובה הפשוטה היא ש

שבהם אנו עושים את  –בשונה משאר מצוות  ,"ואני אברכם "ושמו את שמי על בני ישראל  –אלא הם משמשים כצינור 

בברכת כהנים, הכהנים הם רק הצינור דרכו עוברת הברכה האלוקית, וכדי להיות צינור, צינור של שפע וברכה,   –המצוות 

 .הבה וחיבור צריך א

אדם אוהב הוא אדם שממוקד בחבירו ולא בעצמו. האהבה היא היציאה מהאגואיסטיות, מהריכוז של האדם בעצמו, ורק  

 .השתחררות מן העצמיות מאפשרת להיות צינור שדרכו זורמת הברכה האלוקית 

רכא לעמא" )כל כוהן שאינו אוהב את  וכך כותב הזוהר: "כל כהן דהוא לא רחים לעמא או עמא לא רחמין ליה לא יפרוס ידוי לב

 .העם, או שהעם לא אוהב אותו, לא יישא כפיו לברך את העם(

 .אנו יכולים לברך רק את מי שאנו אוהבים ואוהב אותנו, ואז יש חיבור שיכול להפוך אותנו לצינור

תגבר בנו האהבה שתאפשר לנו יהי רצון שנזכה לרומם ולהגדיל, לראות את הערך והטוב בכל סביבתנו, ומתוך ראית הטוב ת 

 !להיות צינור של ברכה

 


