
כתב עת למחקר תורני

 אדר1
ה'תשפ"ו



עורך אחראי:

הרב מאור קיים

עורך:

הרב צוריאל חלמיש

הגהה:

הרב יונדב זר

עיצוב ועימוד:

נבו נגר

גיליון 1 | אדר ה'תשפ"ו

yhb.org.il/beerot/  אתר כתב העת:

beerotmhb@gmail.com  כתובת לשליחת מאמרים ותגובות:

©

בהוצאת מכון הר ברכה

כל הזכויות שמורות

ניתן להעתיק שלא למטרות מסחריות



תוכן עניינים

5  ..................................................................................................................  פתח דבר

עבודה זרה ודתות

 עבודה זרה בשיתוף לבני נח —

7  .........................   הרב מאור קיים והרב אפרים שחור |  שלב בתיקון העולם לייחוד ה'

45  ..............................................   הרב נעם ברנפלד |  הינדואיזם — עבודה זרה בשיתוף

גיור

71  .............................    הרב זלמן ברוך מלמד, ראש ישיבת בית אל |  על הספר מסורת הגיור

73  ......................................................    הרב אורי שראל |  מענה יסודי לספר משנת הגר

115  ...................................................    הרב דוד שץ |  הרב אברהם פרייס ושאלת הגיור

גדרי מצווה

125  .....................................................................   הרב מאור קיים |  תוקף מנהג הבלנית

147  .............................................   הרב יאיר וייץ |  מתי מתקנים טעות בקריאת התורה

171  ...............................    הרב אלעד ברנשטיין |  מקום תפילין של יד ושיטת רבינו פרץ

קורות ישראל

 "רק עלים בודדים וקרועים":

189  .......    הרב ד"ר בועז הוטרר |  אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

219  ......    הרב צוריאל חלמיש |  "על ימין ושמאל": משנת הנצי"ב על הפרדת הקהילות



רשימת הכותבים בגיליון )סדר אל”ף-בי”ת(

noamberenfeld@gmail.com  ..........................   הרב נעם ברנפלד, מכון הר ברכה

eladber613@gmail.com  ..........................   הרב אלעד ברנשטיין, מכון הר ברכה

huttererb@gmail.com.  הרב ד"ר בועז הוטרר, מכון הר ברכה ומכללת אורות ישראל

yairdovw@gmail.com  ........................................  הרב יאיר וייץ, מכון הר ברכה

halamish55@gmail.com  ..........................   הרב צוריאל חלמיש, מכון הר ברכה

הרב זלמן ברוך מלמד, ראש ישיבת בית אל

mcayam@gmail.com  ................................  הרב מאור קיים, ראש מכון הר ברכה

es.tovot@gmail.com  ....................................   הרב אפרים שחור, מכון הר ברכה

davidavdi@gmail.com  ............................   הרב דוד שץ, מכון הר ברכה )לשעבר(

orisarel@gmail.com  .......................................   הרב אורי שראל, מכון הר ברכה

beerotmhb@gmail.com  לשליחת מאמרים ותגובות:



פתח דבר

אָָז יָָשִִׁיר יִִשְְׂרָָאֵֵל אֶֶת הַַשִִּׁירָָה הַַזֹֹּאת, עֲֲלִִי בְְאֵֵר עֱֱנוּ לָָהּ

בְְּאֵֵר חֲֲפָָרוּהָָ שָָׂרִִים, כָָּרוּהָָ נְְדִִיבֵֵי הָָעָָם בִִּמְְחֹֹקֵֵק בְְּמִִשְְׁעֲֲנֹֹתָָם, וּמִִמִִּדְְבָָּר מַַתָָּנָָה

תורני",  למחקר  עת  כתב   — "בארות  של  הראשון  הגיליון  את  לפרסם  שמחים  אנו 

בהוצאת מכון הר ברכה.

בארות נועד לשמש במה לתלמידי חכמים, מבררי הלכה וחוקרים תורניים, המבקשים 

אל  השורשים  מן  הפרטים,  אל  מהכללים  ועומק,  בהירות  ביסודיות,  סוגיות  ללבן 

הענפים המסתעפים — אסוקי שמעתתא אליבא דהלכתא. עיקר הגיליון יעסוק בעיוני 

הלכה, ולצד זאת ישמש במה למחקרים תורניים בנושאים היסטוריים, ביבליוגרפיים 

וביוגרפיים, הנוגעים ליסודות בית המדרש התורני-ציוני.

עומק  יסודיות,  של  גישה  מתוך  חשובים,  לבירורים  שואפים  אנחנו  בבארות 

שנאמרו  המרכזיות  הדעות  כלל  את  להקיף  השאיפה  דהיינו  יסודיות,  ובהירות. 

בסוגיה במבט מדויק ורחב אופקים; עומק, דהיינו השאיפה להעמיק במקורות הדין 

ובהירות,  ומדרגיהם, על מנת לבסס אמירה תורנית מובהקת;  והסברה, פרטי הדין 

דהיינו כתיבה בלשון צחה, סדורה וקלה להבנה.

הצורך בכתב העת עלה גם מתוך רצון לפרסם באופן סדור מאמרים עיוניים מאת רבני 

מכון הר ברכה — בהתאם לנושאים המתבררים במכון, היסודות התורניים המאירים 

את דרכו, וכן סגנון הכתיבה האופייני לו, וזאת בבמה נוחה וזמינה.

רבני המכון מסייעים בשגרה למו"ר הרב אליעזר מלמד בליבון הסוגיות עבור 

חכמים.  תלמידי  ושימוש  הלכה  של  ומתן  משא  מתוך  הלכה,  פניני  כרכי  כתיבת 

ובבארות  חלק מסיכומי הסוגיות הארוכים מתפרסם באתר הרחבות לפניני הלכה, 

שהמאמרים  פעמים  בפועל,  המכון.  רבני  מאת  סדורים  מאמרים  בע"ה  יתפרסמו 

הנכתב  את  ומפורטים,  מלאים  נימוקים  עם  שלב  אחר  שלב  בהרחבה,  מבארים 

בתמציתיות ובהרמוניה בפניני הלכה. ופעמים שהם מבררים זווית חדשה ועצמאית 

מתוך נושא שזכינו ללבן בבית המדרש.



מהגיליונות  והחל  המכון,  רבני  של  מאמרים  מתפרסמים  זה  ראשון  בגיליון 

הבאים יתפרסמו בע"ה מאמרים של תלמידי חכמים וחוקרים תורניים נוספים. לצד 

המאמרים, ניתן יהיה לפרסם תגובות למאמרים שפורסמו.

בשמו של כתב העת, בארות, אנו מבקשים לבטא את חפצנו להעמיק ביישוב הדעת, 

באורך רוח ובשמחה אל השיתין, אל עומק היסודות של דברי התורה, דבר ה' — זו 

הלכה, ומתוכם לדלות מים חיים. מים חיים אלה עולים על גדותיהם, מפכים גלים 

לְְקוֹל  קוֹרֵֵא  תְְּהוֹם  אֶֶל  "תְְּהוֹם  וברכה.  טובה  של  אדוות  בעולם  ומשפיעים  גלים, 

צִִנּוֹרֶֶיךָ" )תהלים מב, ח(. 

אפשר  מכוחם  התורה,  בלימוד  ועמל  חריצות  מבטאת  בארות  חפירת  בנוסף, 

לדלות מים חיים לדורשי דבר ה'. "הוֹאִִיל מֹֹשֶֶׁה בֵֵּאֵֵר אֶֶת הַַתּוֹרָָה הַַזֹֹּאת לֵֵאמֹֹר" )דברים 

א, ה(.

מאור קיים

צוריאל חלמיש



הרב מאור קיים והרב אפרים שחור

 עבודה זרה בשיתוף לבני נח –
שלב בתיקון העולם לייחוד ה'

• הקדמה	

• זרה 	 עבודה  הפוסקים  רוב  לדעת   — א  פרק 

בשיתוף מותרת לבני נח

• המחלוקת בתחילת ימי האחרונים	

• המשך המחלוקת ודעת רוב הפוסקים	

• ותשובות 	 המחמירים  האחרונים  קושיות 

המקילים

• היתה 	 לגויים  שיתוף  שמתירה  העמדה 

הדעה הנפוצה והעיקרית

• שותפות 	 שהתירו  הראשונים  דברי  ביאור 

עם נוצרים

• פרק ב — עבודה זרה בשיתוף כמדרגת ביניים	

• עבודה זרה בשיתוף קלה יותר מעבודה זרה	

• עבודה זרה בשיתוף אסורה לישראל	

• לעתיד לבוא תתבטל עבודה זרה בשיתוף	

• פרק ג — מהי עבודה זרה בשיתוף עליה דיברו 	

הפוסקים?

• בדרך 	 ה'  לעבודת  עולם  תיקון   — ד  פרק 

הדרגתית

• התפתחות 	 על  ישראל  תורת  השפעת 

אמונות הגויים

• אמונה 	 כמדרגת  בשיתוף  זרה  עבודה 

המתאימה לגויים

• לישראל 	 זרה  עבודה  איסור  בין  השוני 

ואיסור עבודה זרה לבני נח

• הנוצרית 	 האמונה  זיכוך  תהליך   — ה  פרק 

והשפעותיו ההלכתיות

• עבודה 	 עובדי  לאו  לארץ  שבחוצה  נכרים 

זרה אלא מנהג אבותיהם בידיהם

• לא אדוקים בצד האלילי	

• זרה 	 שעבודה  הראשונים  דברי  יסוד 

בשיתוף מותרת לגויים

• מדוע הראשונים לא הקלו לכתחילה?	

• סיכום	

רוב הפוסקים הכריעו שמותר לגויים לעבוד עבודה זרה בשיתוף  

ותחתיו את הכוחות המנהיגים את העולם  דהיינו, לעבוד את הבורא 

שביסוד  מבארים  שחור  אפרים  והרב  קיים  מאור  הרב  מכוחו  

שעבודה  העמדה  נעוצה  לנוצרים,  ביחס  הראשונים  של  ההיתרים 

מגיע  מאלילות  העולם  טיהור  לגויים   מותרת  בשיתוף  זרה 

בהדרגתיות  לעתיד לבוא תתבטל עבודה זרה בשיתוף, אבל עד 

אז אמונת השיתוף היא מדרגה הכרחית בתהליך זיכוך האמונה





9  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

הרב מאור קיים והרב אפרים שחור

 עבודה זרה בשיתוף לבני נח –
שלב בתיקון העולם לייחוד ה'

הקדמה
הלכה  "פניני  מלמד  אליעזר  הרב  מו"ר  של  ספרו  לאור  יצא  תשפ"ה  אייר  בחודש 

אמונה ומצוותיה". אחד החידושים המרכזיים בספר הוא עיסוק שיטתי ביחס לדתות 

גם  אלא  לעשות,  ליהודי  אסור  ומה  מותר  מה  של  הראיה  מזווית  רק  לא  השונות, 

בהשקפת עולמה של היהדות ביחס לדתות העולם ובעבודת ה' הרצויה לגויים. מתוך 
זווית זו הוקדש חלק נכבד בספר לבירור שאלת איסור עבודה זרה לגויים.1

שכן  זה,  בבירור  מרכזי  מקום  תופסת  נח"  לבני  בשיתוף  זרה  "עבודה  שאלת 

חלק מהדתות מוגדרות כעבודה זרה בשיתוף. במאמר זה נבסס את הקביעה לפיה 

לדעת רוב הפוסקים עבודה זרה בשיתוף מותרת לבני נח, נסביר את ההיגיון שלה 

ואת מקורותיה, ונבאר את תפקידה של אמונת השיתוף כחלק מתהליך תיקון העולם 

לעבר אמונה שלמה. 

פרק א – לדעת רוב הפוסקים עבודה זרה בשיתוף מותרת לבני נח
נחלקו האחרונים בהרחבה גדולה האם בני נח מצווים על עבודה זרה בשיתוף, או שמא 

מותר לבני נח לעבוד עבודה זרה בשיתוף. לדעת רוב האחרונים, הן ביחס לשאלות 

ההלכתיות והן בהסברים הכלליים והרוחניים ביחס לנוכרים, בני נח מותרים בעבודה 

זרה בשיתוף. כפי שנראה להלן, הראשונים עסקו בשאלה זו באופן ישיר רק במשורה, 

ועיקר הדיון בדברי האחרונים. מסיבה זו נתחיל את הדיון בדברי האחרונים, ומשם 

נחזור לראשונים.

המחלוקת בתחילת ימי האחרונים

אלילים,  עובד  עם  שותפות  לעשות  ליהודי  ב(  ב,  בכורות  ב;  סג,  )סנהדרין  חכמים  אסרו 

משום שאסור לגרום לנוכרי להישבע באליליו. כלומר, השותפות בנויה על כך שאם 

 מטבע הדברים הספר אינו עוסק בכל דתות העולם, אלא הבולטות שבהן: נצרות, אסלאם ודתות המזרח  .1

המרכזיות. היחס לדתות אלו מהווה אב טיפוס ליחס לאמונות העמים כולן.



 בארות |  10

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

באליליו  להישבע  יידרש  הנוכרי  ויכוח,  לידי  יבואו  האלילים  עובד  והנוכרי  היהודי 

כדי לבסס את אמינות טענתו, ואסור ליהודי לגרום לכך, שנאמר )שמות כג, יג(: "ושם 

אלהים אחרים... לא ישמע על פיך". וכן פסק בשו"ע או"ח קנו, א.

כתב הרמ"א שם, שבזמן הזה יש מקילים בעשיית שותפות נוכרים כי שבועתם 

מקילין  "ויש  השיתוף:  על  מוזהרים  אינם  נח  ובני  בשיתוף,  זרה  עבודה  על  בנויה 

בעשיית שותפות עם הגויים בזמן הזה משום שאין הגויים בזמן הזה נשבעים בעבודה 

זרה, ואף על גב דמזכירין העבודה זרה, מכל מקום כוונתם לעושה שמים וארץ אלא 

תתן  לא  עור  'ולפני  משום  בזה  שיש  מצינו  ולא  אחר,  ודבר  שמים  שם  שמשתפים 

מכשול' )ויקרא יט, יד(, דהרי אינם מוזהרין על השיתוף".

שנהגו  א(  קנא,  )יו"ד  הרמ"א  כתב  אלילים,  לעובדי  פולחן  צרכי  מכירת  בדין  גם 

להקל למכור להם דברים השייכים לעבודתם, כשהגויים יכולים להשיג אותם דברים 

בנוי על מה  )קנא, א***, מהדו' שירת דבורה( מבואר שההיתר  ממקום אחר. בדרכי משה 

להקל  יש  הזה  בזמן  "מיהו  השיתוף:  על  הוזהרו  לא  שנוכרים  חיים,  באורח  שכתב 

מטעם דמקילין להשתתף עמהם, ועיין באורח חיים סימן קנ"ו". וכן ביאר הש"ך )יו"ד 

קנא, ז(: "רצה לומר, כמו שכתב באורח חיים סוף סי' קנ"ו, דבזמן הזה מותר להשתתף 

ולא  אחר,  ודבר  שמים  שם  שמשתפים  אלא  וארץ  שמים  לעושה  שכוונתם  עמהם 

מצינו שיש בזה משום 'לפני עור', שאין בני נח מוזהרין על השיתוף, והוא הדין הכא".

הרי שלדעת הרמ"א והש"ך אין איסור עבודה זרה בשיתוף לבני נח.2 וכן דעת 

החוות יאיר )קפה(, שהזכיר כדבר פשוט שבני נח אינם מוזהרים על השיתוף.3 וכן דעת 

רבי אלכסנדר שור, שלמרות שגויים אינם מוזהרים על עבודה זרה בשיתוף, אם גוי 

 ראו בדברי הרב מאיר לרנר )הדר הכרמל יו"ד מה, א( שדן מדוע לרמ"א מותר למכור דווקא דברים שיכולים  .2

להשיג ממקום אחר, והסיק שלרמ"א בני נח לא הוזהרו על השיתוף. גם בחוות יאיר )קפה( ובמשנת רבי אהרן 

דניאל  הרב  דברי  יעו'  הרמ"א.  בהכרעת  העיקרי  הוא  שנימוק השיתוף  הסיקו  ג(,  א,  )או"ח  קוטלר  אהרן  לרב 

לא  העדיפו  הפוסקים  הרבה  בפועל  המאמר,  בסוף  שנראה  כפי  בצ"ע.  שהשאיר  יב(  נח,  בני  )משנת  אשנברג 

להסתמך על נימוק השיתוף לבדו. 

ולא קרע לנו את הים" שבפיוט  בדעת הש"ך, ראו עוד מה שכתב על דברי חכמים "אילו נתן לנו את ממונם 

"דיינו": "וקיימא לן דישראל מוזהרין על השיתוף, אבל בני נח אינם מוזהרים על השיתוף" )דרוש יקר על הגדה 

של פסח, ברוקלין תשס"ח, עמ' ט(.

 שם נשאל על יהודי שהיה שותף עם גוי, והיהודי היה נותן לגוי את בשר הטריפה, אלא שעתה הגוי התחתן  .3

עם מומרת יהודייה, והשאלה אם מותר להמשיך לתת לגוי את הטריפות. ודן באריכות ב"לפני עיוור", ובתחילה 

גויים לא נצטוו על ע"ז בשיתוף, אבל ישראל מומר הוזהר: "ונראה לי עוד טעם  רצה לאסור משום שדווקא 

לאיסור ממה שכתב בש"ך )קנא, ז( בשם דרכי משה, שטעם שנהגו להקל, מפני דגוים בזמן הזה לאו עובדי ע"ז 

נינהו כי לא הוזהרו על השתוף, וטעם זה לא שייך רק בלתא דע"ז לגבי גוי, דבהכי מיירי שם, מה שאין כן במומר 

)ולמעשה התיר  ע"ז בשיתוף  נצטוו על  לו שלא  היה פשוט  גויים  לא שייך ההיתר". הרי שלגבי  בכל עבירות 

החוות יאיר בנידון שם מסיבות אחרות(.



11  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

שחט לשם שיתוף, הבהמה נחשבת תקרובת עבודה זרה וזבחי מתים עבור יהודים 

)תבואות שור ד, א, שמלה חדשה שם(.

וכן דעת אחרונים מוקדמים נוספים שעבודה זרה בשיתוף מותרת לבני נח: הרב 

שמואל קוידאנובר )ברכת שמואל, פר' נח 'ובמדרש'(, רבי דוד לידא )עיר דוד, תע-תעא(, רבי 

משה זכות )פירוש רמ"ז לזהר האזינו, עמ' ריז, הובא בידי רבי שלום בוזאגלו, מקדש מלך ה, האזינו, 

ירושלים תשנ"ה סוף עמ' קו; פירוש הרמ"ז לזהר פנחס, קול בטחה תשס"ד, עמ' שסא(, הרב יצחק 

חנן )בני יצחק, תצוה 'אופן השני'(, הרב יחיאל מיכל הלוי )שערי שמים, פראג תל"ה, מט, ב 'ואחד'(, 

רבי בנימין הכהן ויטאלי )גבול בנימין א, דרוש לט — בלק וההפטרה, 'ובתנחומא'(, רבי יוסף דוד 

משאלוניקי )יקרא דשכבי, דרוש סט 'אמנם למה'(, רבי יהודה פוחוביצר )קנה חכמה סוף כרך א, 
פרנקפורט דאודר תמ"א, ס, א-ב(. וכן דעת עולת תמיד קנו, ג, ו.4

לעומתם, כמה אחרונים מוקדמים חלקו על עמדה זו, וסברו שבני נח נצטוו על 

טועים  רבים  ראיתי  "הנה  הכהן:  אפרים  רבי  כ"כ  ישראל.  כמו  בשיתוף  זרה  עבודה 

כגון לע"א שעובדים אמונת  נח מוזהר על השיתוף,  בן  זה שאומרים שאין  בפירוש 

השילוש ]=הנוצרים[, דהלא כד מעיינת ברמב"ם בהל' מלכים וגם בסמ"ג, ולא מצינו 

בשום פוסק שבני נח אינם מוזהרים על השיתוף, ואדרבה מוזכר שם ברמב"ם )מלכים 

ב, ט( 'כל עבודה זרה שבית דין של ישראל ממיתין עליה בני נח מוזהר עליה'", "ועוד 

ורמ"א על שיתוף,  וביאר את דברי הראשונים  לי ישראל".  נח מה  לי בני  קשה, מה 

בה'  ל"ויאמינו  בדומה  שמיים,  שם  עם  שלהם  הקְְדֵֵשִִׁים  של  שיתוף   — שהכוונה 

ודבר אחר דהיינו בקדשים  ובמשה": "דלא הוזהרו על כך שלא ישתפו שם שמיים 

שלהם, כמו, להבדיל אלף הבדלות בין טומאה לטהרה, שנאמר 'ויאמינו בה' ובמשה' 

)שמות יד, לא(, אף שהעכו"ם משתפים במקום משה רבינו ע"ה איזה מקדשים שלהם, 

לא הוזהרו על כך אם לא יאמינו במשה שהוא נביא או בשאר נביאים, מה שאין כן 

בישראל". והעיד שכך גם דעת רבו, רבי משה לימא בעל החלקת מחוקק: "וזהו ברור, 

וכן קבלתי ממורי הגאון מהר"מ אב"ד דק"ק ווילנא" )שער אפרים, כד(.

וכן רבי יונה לאנדסופר, לאחר שהביא דברי העולת תמיד, כתב: "נראה שהבין 

מפשיטות לשון רמ"א שאין בני נח מוזהרים על שיתוף כשאומרים שהם זה למעלה 

נימא שאין בני נח מצווים  ולא נאמר, דמהיכי תיתי  ואני אומר נשתקע הדבר  מזה, 

על שיתוף כזה כיון שמוזהרין בז' מצוות שלהם?" )מעיל צדקה כב, מהדו' זכרון אהרן עמ' 

מן  לאחד  ועבודה  לישראל,  כמו  הוא  לגויים  האיסור  זרה  עבודה  שבדיני  וביאר  ע(. 

הברואים היא ע"ז, "הרי נתבטל דעת בעל העולת תמיד, ולמה נתיר לבני נח, ושרי 

ליה מארי". ובתשובה אחרת: "אל תשית למה שכתב הרמ"א באו"ח קנו, דאין הגוים 

 בעולת תמיד שם ביאר את מהות השיתוף המותר לדעת הרמ"א: "דאין הגויים מוזהרין על השיתוף. כלומר  .4

שאומרים דזה למעלה מזה ואינם פוגמים ביחוד הש"י", ראה להלן פרק ג.



 בארות |  12

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

מוזהרין על השיתוף ותחשוב שיש בזה להקל בענין ע"ז שלהם, דהתם לא קאי כי אם 

בקבלת השבועה מהם שמשתתפין שם שמים שהוא הבורא ושמות קדושיהן בכבוד 

אחד שנשבעין... גוים אינן מצווים בזה, ונמצא שאין הישראל עובר 'לפני עור'" )מעיל 

צדקה ע, מהדו' זכרון אהרן עמ' ריז(.5 וכן דעת הרב יעקב ששפורטש )ציצת נובל צבי, מהדו' תשבי 

תשי"ד, עמ' 93(.

המשך המחלוקת ודעת רוב הפוסקים

במשך הדורות נמשכה המחלוקת. פוסקים גדולים וחשובים כתבו שגויים מוזהרים 

על עבודה זרה בשיתוף. מהמפורסמים והמצוטטים — הרב שמואל לנדא, בנו של הרב 

יחזקאל לנדא הנודע ביהודה: "ואף שדבר זה מורגל בפי כמה חכמים שאין הנכרים 

מצווים על השיתוף, וגם בכמה ספרים מדרשות ואגדות השתמשו בהקדמה זאת, ואני 

יגעתי ולא מצאתי דבר זה לא בשני תלמודין בבלי וירושלמי ולא בשום אחד מגדולי 

הראשונים. ואילו היה זה אמת הוה ליה להרמב"ם להביא בהל' מלכים לפסק הלכה 

שאין הנכרי מצווה על ע"ז בשיתוף, ולמה זה השמיט דין זה" )מובא בנודע ביהודה תניינא, 
יו"ד קמח(. וכן כתבו פוסקים נוספים.6

עם זאת, רוב הפוסקים דחו את דבריהם וסברו שעבודה זרה בשיתוף מותרת 

גם בדין  זה בפירוש לא רק ביחס לשבועה, אלא  דין  זה קשה מאד בדברי הרמ"א, שכן כתב רמ"א   הסבר  .5

מכירת צרכי פולחן לנכרים )יו"ד קנא, א(, והפנה לדבריו באו"ח קנו, א, וכפי שהובא לעיל. וכן הקשה על דבריו 

הרב יעקב צבי מקלנברג: "ודע דמה שבתשובת מעיל צדקה... הוא נסתר ממה שהתיר הרמ"א בזמן הזה למכור 

דברים המיוחדים לאלילים לפי שאינם מוזהרים על השיתוף, כמו שכתב הש"ך ביו"ד סי' קנ"א סק"ו בשם הדרכי 

משה" )הכתב והקבלה, דברים ד, יט(. וכ"כ הרב יקותיאל יהודה טייטלבוים )אבני צדק, יו"ד קה(; הרב אברהם 

צבי אייזנשטט )פת"ש יו"ד קמז, ב(; הרב מרדכי הורוביץ )מטה לוי ב, יו"ד כח(; הרב אברהם ביק )בכורי אביב, 

יתרו — בינה במקרא ט; לבוב תרל"ג, כה, א(, ועוד. יעויין עוד שו"ת הרמ"א י. 

 כך דעת רבי יהודה עייאש )שו"ת בית יהודה, יו"ד ה; מטה יהודה, או"ח קנו, ד(; הרב רפאל הכהן כ"ץ )ושב  .6

הכהן לח(, והרחיב בראיות שע"ז בשיתוף אסורה לבני נח; רבי יוסף תאומים )פמ"ג יו"ד סה, שפ"ד יא; או"ח קנו, 

א"א ב; ספר המגיד, פרשת מסעי תקל"ו(; רבי עקיבא איגר )שו"ת רע"א ד, יו"ד מג, תשובה לבנות רבי שלמה 

איגר(; הרב אריה ליפשיץ )אריה דבי עילאי, סוף חלק או"ח, קונטרס אבני זכרון אות ב(; הרב צבי קלישר )אמונה 

ישרה ב, מאמר ז, טורון תר"ל, עמ' קא; צבי לצדיק, שו"ע או"ח קנו(; מנחת חינוך )פו, ב; כו, יט(; הרב צבי בנימין 

אוירבך )נחל אשכול הל' ע"ז מד, אות טז(; הרב אליעזר קנביל )שו"ת מוהרא"ל, מט(; הרב דניאל טירני )עיקרי 

הד"ט יו"ד כט, יח(; הרב דוד יהודה לייב זילברשטיין )שבילי דוד ב, יו"ד קמז; קנא(; הרב חיים סופר )קול סופר 

על משניות נזיקין תלב, ב, בתגובה לדברי רבי משה זכות(; הרב דוד פרידמן )שאילת דוד סוף ח"א, חידושיו 

הרב  ב(;  סג,  סנהדרין  החידושים',  'קונטרס  ח"ב,  סוף  דוד  שאילת  שמא';  ד"ה  'תוס'  ב  ב,  בכורות  מסכת  על 

יוסף יוזפא רוזנבורג )דברי יוסף ג, תתנה, ד, קולומיה תש"מ, קח, ב(; הרב מנחם יוסף ואלק )נר מצוה על סה"מ 

לרמב"ם, עשה ב, עמ' 4(; הרב שלמה יהודה טאבאק )תשורת ש"י מהדו"ק, שצ; תנח; ועוד(; רבי חיים מבריסק 

)נפש הרב, ירושלים תשנ"ט, עמ' רל(; הרב יעקב דוד וילובסקי )שו"ת בית רידב"ז, יב(; הרב חיים הירשנזון )אלה 

דברי הברית א, יא, ג, והרחיב על האיסור לבני נח לפני מתן תורה ואחריו(; הרב שבתי פיינברג )אפיקי מגינים 

'בא"ד'(; הרב דוד הורוויץ )שו"ת  ב, או"ח קנו, ביאורים ב(; הרב יצחק ליב גרוסברג )שי למורא בכורות ב, ב 

אמרי דוד קפא(; הרב אברהם ישעיה קרליץ )חזון איש, יו"ד סב, יט(; הרב יצחק הוטנר )ספר הזכרון למרן בעל 



13  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

לגויים. כ"כ הרב בנימין זאב בוסקוביץ )סדר משנה הל' יסודי התורה א, ז; ע"ז ג, ג; שושן עדות 

סיום מסכת עדויות(, והרחיב וביסס עמדה זו, שבני נח לא נצטוו על השיתוף, וביאר זאת 

גם בדעת הרמב"ם וסמ"ג. וכ"כ הרב יעקב אורנשטיין )ישועות יעקב או"ח קנו, א; ראו עוד 

בהסכמתו על הוצאת שולחן ערוך חושן משפט — תורת כהנים, לבוב תקפ"ט(,7 וחלק בזה על זקנו 

השער אפרים. וכ"כ מהר"ץ חיות )תורת נביאים פרק יא, הע' א( בהסברה רחבה ועמוקה. 
וכן כתבו עוד רבים מאד.8

הפחד יצחק זצ"ל, נח; ראו עוד פחד יצחק על פסח, מאמר ז(. ולכך נטו פוסקים נוספים )קרן אורה נדרים סב, ב; 

מהר"ם שיק על תרי"ג מצוות תי"ח; הרב אברהם יצחק גליק, יד יצחק ג, טו(. 

הישועות  בעל  של  לימודו  ודרכי  'תולדותיו  דובאוויק,  מרדכי  יוסף  ד"ר  הרב  בידי  ההסכמה  העתקת   ראו  .7

יעקב', ישורון לז, תשע"ז, עמ' תתנה-תתנט; הנ"ל, 'מקורות מידע רבגוניים: הסכמותיו של הרב יעקב משולם 

אורנשטיין', עלי ספר כט, בר אילן תש"פ.

 כך דעת הגר"א )או"ח קנו, ו(: "אע"ג דישראל מוזהרים על כך... בני נח לא מצינו שנזהרו על כך" )וכן ביאר  .8

בדעתו בהדר הכרמל יו"ד מה, א; חיי אריה חו"מ יד(. וכן דעת רבי פנחס הורוביץ, בעל ההפלאה )פנים יפות 

בראשית יא, א; לא, נג; ויקרא ט, ו; במדבר כה, יז; ראו עוד דברים יז, ג(; רבי אריה יהודה ליב תאומים )יעלת 

חן, ואתחנן לב 'בפסוק פן'(; רבי יוסף הוכגלרנטר )משנת חכמים, יסודי התורה יבין שמועה א, ב 'ולענין', ובשם 

קרובו הרב ישעיה פיק מברעסלי(; רבי חיים טירר מצ'רנוביץ )באר מים חיים שמות כ, ב; עוז והדר תשפ"ג, עמ' 

רמב-רמג(; רבי צבי הירש הורוביץ )לחמי תודה, דרוש לשבת הגדול שנת תקע"א, סוף הפתיחה דף פא, ב; מסכת 

שבועות ה, א 'והנה לפי'(; הרב יוסף דוד זינצהיים )שלל דוד שמות לב, ד; שם לו, ז; שם דברים טו, ז-ט; יד דוד 

שבועות כט, א, 'תוס' ד"ה כשהשביע'(; הרב אלעזר פלקלס )תשובה מאהבה א, סט(; רבי יהודה ליב אדל )איי 

הים יבמות מז, ב 'שם אסיר לן'; אפיקי יהודה ב, דרוש לב, ערבי נחל, הע' יז(; הרב שלמה זלמן ליפשיץ )שו"ת 

חמדת שלמה, או"ח לח, סע' יד(; הרב פנחס אליהו הורוביץ )ספר הברית השלם ב, מאמר יג פרק ה(; הרב דב בער 

טריוויש )רביד הזהב, יתרו 'על פני'(; הרב אברהם ענתיבי )חכמה ומוסר, מכון הכתב תשס"א, עמ' נז(; מהרא"ל 

צינץ )קומץ המנחה, הפטרה לפרשת פרה 'ויהי'; עקב 'ארץ אשר לא'; שיורי קומץ המנחה, דרוש ב לשבת קודם 

שבועות 'ואולם לבאר הכל'; מלא העומר שמות, יתרו 'ויאמר ה'', לב, ו(; רבי אברהם הכהן מסלוניקי )טהרת 

ג 'אמנם'(;  יו"ד ט,  ו(; הרב אברהם זאב וולף פרנקל )שו"ת משיב כהלכה,  המים, שיורי טהרה מערכת ר אות 

הרב יעקב צבי מקלנברג )הכתב והקבלה דברים ד, יט( שהרחיב בדברי הראשונים וכתב שדברי רבי שמואל 

יהודה  ב(; הרב משה  ומלך הל' מלכים ט,  )חיים  לנדא הם "כשגגה שיצאה מלפני השליט"; רבי חיים פלאג'י 

זילברברג )תפארת ירושלים סוכה ג, א 'ועוד נראה'; זית רענן קונט' 'עלי זית' השמטות וביאורים ליו"ד, סוס"י 

יג(; הרב ניסים פאלומבו )יפה ענף, דרוש ה דף יג, א, 'ובזה'(; הרב יעקב אטלינגר )בנין ציון סג; ערוך לנר סוכה 

מה, ב; יבמות מז, ב(; הרב אליהו הורשובסקי )אזור אליהו, נח 'ותשחת הארץ'; ויגש 'ושאול בן הכנענית'(; הרב 

אליעזר הורוביץ )נועם מגדים, במדבר 'וזה ירמז הכתוב'(; הרב צבי הירש אדלמן )חמדה גנוזה, 'מאמר בחיזוק 

בדברי הרמב"ם'(; הרב ישראל משה חזן )שו"ת כרך של רומי א, דף ד, א; וכן בסוף השו"ת(; הרב יקותיאל יהודה 

טייטלבוים )אבני צדק, יו"ד קה(; הרב אברהם פלאג'י )שמע אברהם ב, נא(; הרב מאיר לייבוש וייזר )מלבי"ם 

שמות כ, ה; שם כב, יט; שם יהושע כד, כג; מלכים ב, יז, לד; מא; ראו עוד ארץ חמדה תולדות כו, כב; בא יב, ב(; 

הרב יוסף שאול נתנזון שהרחיב בראיות מהש"ס והמקרא באריכות ובעומק )שואל ומשיב תניינא א, נא; שם 

תליתאה א, נה; מגן גיבורים או"ח קנו, אלף המגן ו; דברי שאול תליתאה, ויחי 'הקבצו ושמעו בני יעקב'; דברי 

שאול קמא, וילך 'ואמר ביום ההוא', ובעוד מקומות רבים(; הרב שמואל פרנקל )אמרי שפר א, יתרו 'לא יהיה 

לך א-להים אחרים על פני'(; הרב מכלוף אלדאודי )מובא בשו"ת יש"א איש לרב יעקב שאול אלישר, יו"ד ב, 

וכן בשו"ת פני יצחק לרב יצחק אבולעפיא, כרך ה, יו"ד א(; הרב יעקב טננבוים )נהרי אפרסמון, יו"ד קיד(; הרב 

שלמה ליפמן ולדלר סקר את המחלוקת בהרחבה ובבהירות והביא רבים שהקלו )וילקט יוסף, שנה ג )תרס"א(, 

קצו(; הרב רחמים פרנקו )שערי רחמים א, או"ח ה(; הרב זאב טורבוביץ )תפארת זיו ב, יו"ד כב, ו(; הרב אברהם 



 בארות |  14

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

ביק )בכורי אביב, יתרו — בינה במקרא, ט(; הרב אהרן דוד בקשט )פעולת אדם — הערות על חיי אדם, כלל א, 

ה(; רד"צ הופמן )מלמד להועיל, יו"ד נה; ראו עוד שם, או"ח טז(; הרב מרדכי הורוויץ )מטה לוי ב, יו"ד כח(; הרב 

רפאל חיים בן נאים )רחמים פשוטים, דרוש הספד למלך כה, א(; הרב משה מרדכי שטגר )שיירי מנחה על מנחת 

חינוך, מצוה פו; מגד שמים על פמ"ג, יחוה דעת על שפתי דעת, יו"ד סה )מהדו' מכון ירושלים, כרך ב עמ' מד(; 

פני המים בראשית ג, יד; פני המים שמות לב, כא; לב, לה; שו"ת מקוה המים פט(; הרב ברוך הלוי אפשטיין )תורה 

תמימה שמות כג, יג הע' צא(, והוכיח זאת מראיות חדשות; הרב חיים גלרנטר )שמחת הח"ג, סמיכה לחיים יב, 

'עבדים היינו', כז, ב-כח, א; שם מו 'על אחת כמה וכמה', נב, א; שם פט; ראו עוד מה השיב על מה שהקשו עליו, 

בספרו עונג חיים לשבת, קונטרס אורח חיים למעלה, יט(; הרב גרשון שטרן שהתפלא שלא הביאו הפוסקים 

מתשובת הרמ"א סי' י )ילקוט הגרשוני יו"ד קמז, ב-ג; קובץ תל תלפיות כא )תרע"ג(, קיד ה-ו(, וכן כתב ביחס 

לרות ונעמי )ילקוט הגרשוני על אגדות הש"ס, יבמות מז, ב(; הרב יחזקאל ליבשיץ )המדרש והמעשה א, עמק 

הלכה, דרוש לפר' נח; ועיין הערת אביו הרב הלל ליבשיץ, שם עמ' 16, והאדר"ת, שם עמ' 21(; רבי דוד וינברג 

אב"ד ראקוב שדחה דברי רבי שמואל לנדא )קובץ שערי תורה א )תרס"ג-תרס"ד(, ט, צו, עמ' 278–283(; הרב 

אליעזר יהושע שפירא )דרשות אליעזר, דרוש לשבועות א-ב; לסוכות ד; לסיום התורה(; הרב אליהו אריה ליב 

אדלר )תורת אליהו בשלח 'ויאמינו בד' ובמשה עבדו'; ראה 'כי תשמע'; ועוד(; הרב אברהם העשיל בורנשטיין 

)סנהדרי קטנה סנהדרין סג, א, 'כתנאי'(; מרן הרב קוק )שמונה קבצים ח, מד; מדבר שור, עמ' מו; ראו עוד אורות 

ישראל ותחיתו, ה; ובאוצרות הראי"ה ג, עמ' 47, במה שכתב בדעת הרמב"ם(; הרב יצחק אונא )שואלין ודורשין, 

יו"ד לה(; הרב יוסף צבי הלוי )ותאמר ציון ב, מאמר נז; עה; שם א, מאמר קכז(; הרב יוסף אליהו הנקין )תשובות 

איברא קטו; מובא בכתבי הגרי"א הנקין ב, עמ' רכו(; הרב יששכר טייכטל )משנה שכיר, או"ח רא(; הרב יעקב 

משה חרל"פ )מי מרום י, פר' בהר-בחוקותי )מהדו' תשנ"ז עמ' קיד(; שם יב, פר' שופטים )מהדו' תשנ"ז עמ' 

צה((; הרב משה דוד גרוס )דע מה שתשיב ג, ד(; הרב יצחק אייזיק הלוי הרצוג )תחוקה לישראל א, ב, ו(; הרב 

ראובן מרגליות )טל תחיה, 'משפטי גר תושב'(; הרב אברהם אליהו קפלן )דברי תלמוד א, 'ענין גר תושב ובן 

נח', עמ' רפ(; הרב חיים אריה כהנא )באר חיים דברים א, א; ה, ו; לשבת הגדול(; הרב אברהם בנימין זילברברג 

)הדרת מלך על ספר המצוות לרמב"ם, עשה ב(, וביאר את דעת הרמב"ם; הרב אורי לאנגנר )אור המקרא, שיר 

השירים עמ' 288; נחמד ונעים ד, עמ' 18; אור המצות ג, עמ' 456(; רבי חומאני עלוש )אני חומה על התורה, יתרו 

נא; כי תשא סו; ויקהל עז(; הרב אברהם אהרן פרייס )משנת אברהם ב, א ענף א-ב; משנ"א על ספר חסידים ג, 

תתתרנד; ראו עוד משנ"א על סמ"ג א, ל"ת א, אותיות ח-ט; שם א, ל"ת כ, י; שם א, ל"ת מה, קו, לא(; הרב יהודה 

גרשוני )משפט המלוכה מלכים ח, י(; הרב שלום משאש )שמ"ש ומגן ג, או"ח ל(; הרב חיים דוד הלוי )בין ישראל 

לעמים פרק ז; ראו עוד עשה לך רב א, נג; ח, סח(. 

וכן כתבו עוד רבים שע"ז בשיתוף מותרת לבני נח, כדבר פשוט או כדרך אגב: הרב יוסף ב"ר יעקב מפינטשוב 

)ראש יוסף, סנהדרין סג, א 'אמר'(; רבי דוד פארדו )ספרי דבי רב ג, שופטים פיסקא קמח, 'ועל מ"ש כשהוא 

אומר', מהדו' לב שמח עמ' שמח(; רבי ישראל הופשטיין מקוז'ניץ )שארית ישראל, בראשית רבה פר' ע, 'והיה 

ה' לי'(; רבי אברהם חריף )חידושי רא"ח, ו, ב-ג(; הרב שלמה אלישיב )ספר הזיכרון תפארת רפאל, עמ' קלז-

קלח(; הרב אריה ליב הורוויץ )קובץ צפונות י )תשנ"א(, עמ' מח סוף אות ב(; רבי זאב וולף טננבוים )רחובות 

הנהר, האזינו דף עו, ב 'אבל יתבאר'(; רבי דוד רגנשברג )דברי מנחם, אחרי ההקדמה 'חידוש נחמד מאאמו"ר 

זצ"ל' הרב דוד רגנשברג, מהדו' תשפ"ד עמ' לד(; רבי אליהו עקיבא רבינוביץ' )חסד למשיחו על רות, א, יז, עמ' 

17; 'שואל כענין', אות ב, עמ' 73(; הרב אליהו פוסק )מור ואהלות, אוהל ארץ נוד, קפג, דף עח, ב; אהל ראשי 

בשמים, דף ז, ב בהע'(; הרב זעליג ראובן בנגיס )לפלגות ראובן, חידושי אגדה א, עמ' קצט(; הרב שמעון משה 

דיסקין )מדרש שמעוני, דרוש סא עמ' קכו(; רבי חנוך העניך מייער )יד חנוך ג(. 

עוד פוסקים שצירפו דעה זו להקל להלכה: רבי ישמעאל הכהן )זרע אמת ב, יו"ד קיב(, רבי עזריאל הילדסהיימר 

)שו"ת רבי עזריאל א, יו"ד קפ-קפא; ראו עוד בחידושיו ליו"ד רנד(, הרב יהודה אלטמן )מובא בשו"ת נטע שורק 

לחמיו הרב שרגא צבי טננבוים, יו"ד מט(, הרב עמרם בלום )בית שערים יו"ד א, רכט(, רבי אריה לייבוש איש 

הורוביץ )הרי בשמים ה, כז(, הרב דוד צבי קצבורג )קובץ תל תלפיות לו )תרפ"ט(, לט עמ' עב(. 



15  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

קושיות האחרונים המחמירים ותשובות המקילים

מהברייתא  ראיה  הביאו  נח  לבני  אסורה  בשיתוף  זרה  שעבודה  מהסוברים  רבים 

)סנהדרין נו, ב( ביחס לאיסור עבודה זרה: "דברים שבית דין של ישראל ממיתין עליהן — 

בן נח מוזהר עליהן; אין בית דין של ישראל ממיתין עליהן — אין בן נח מוזהר עליהן". 

וכן פסק הרמב"ם )מלכים ט, ב(: "בן נח שעבד עבודה זרה — חייב, והוא שיעבוד כדרכה. 

וכל עבודה זרה שבית דין של ישראל ממיתין עליה, בן נח נהרג עליה. וכל שאין בית 

נהרג, אסור  פי שאינו  ואף על  נהרג עליה.  נח  בן  אין  דין של ישראל ממיתין עליה, 

בכל". ביאר רבי שמואל לנדא, שאם היה נכון שעבודה זרה בשיתוף מותרת לגויים, 

"הוה ליה להרמב"ם להביא בהל' מלכים לפסק הלכה". וכן הקשו שער אפרים, פמ"ג, 
הרב קלישר ועוד.9

השיבו על כך הסוברים שעבודה זרה בשיתוף מותרת לגויים, שהברייתא מדברת 

על צורות העבודה — לישראל בעבודות זרות האסורות להם, ולבני נח בעבודות זרות 

האסורות להם — וביארה הברייתא שכל צורות העבודה שישראל חייבים עליהן מיתה 

נאסרו לבני נח, אבל צורות הפולחן שאין עליהן חיוב מיתה לישראל אלא איסור לאו 

בלבד )כגון חיבוק ונישוק( לא נאסרו לבני נח כלל )הכתב והקבלה, דברים ד, יט; מטה לוי ב, יו"ד 

כח; וילקט יוסף ג, קצו; שיירי מנחה על מנ"ח, פו; ר"י גרשוני, משפט המלוכה הל' מלכים ח, י(.10 

על הראיה מדברי הרמב"ם השיב הרב משה דוד גרוס )דע מה שתשיב ג, ד(, שאדרבה 

השיתוף,  איסור  את  מנה  לא  אבל  נח  בני  של  איסוריהם  את  פירט  שהרמב"ם  מכך 

אנו למדים שלא נצטוו על כך. ובספר הדרת מלך )על סה"מ לרמב"ם, עשה ב( הביא הרב 

 וכן הקשה שער אפרים מסמ"ג )לאוין א(, שמנה איסור שיתוף ולא חילק בין ישראל לבני נח. באופן רחב  .9

יגעתי ולא מצאתי דבר  יותר שאל הרב שמואל לנדא, מדוע לא הוזכר דין זה כלל בגמרא ובראשונים: "ואני 

היא  באחרונים  שהמחלוקת  אלא  הראשונים".  מגדולי  אחד  בשום  ולא  וירושלמי  בבלי  תלמודין  בשני  לא  זה 

בין היתר איך לפרש את הראשונים על שבועה בשיתוף. לדברי האחרונים שע"ז בשיתוף מותרת לגויים, אין 

הבדל בין שבועה בשיתוף לע"ז בשיתוף, וממילא כל הראשונים שהתירו שבועה בשיתוף יתירו גם ע"ז בשיתוף. 

מה עוד שהדברים מפורשים ברשב"א ובראשונים נוספים ביחס לפסוק "אשר חלק" וביחס למעשה הכותים, 

כמבואר להלן.

במטה לוי )ב, יו"ד כח( כתב דברים נוקבים כנגד מעיל צדקה: "ומאחר שראינו שאין שום קושיה על הרמ"א, לא 

מכח מהיכי תיתי ולא מהא דכתב הרמב"ם, אין צורך להאריך, שמה שפירש הגאון בעל מעיל צדקה בדברי תוס' 

לא ניתן להאמר, ואף הוא לא אמר כן רק מפני הדוחק והלחץ... ומזה יש לראות שאף גאון ומובהק כהמחבר הנ"ל 

לא ירד לעומקו של דבר... וכתב ברתת בחמת קדש ומכלל כעס וכו', ואלמלא היה יודע שממנו ילמדו להחמיר 

גם בדברים העולים ברומו של עולם החיים בודאי היה מצא בשכלו הזך והנפלא אמיתת הדבר". 

ביחס לתלמוד, ראו בישועות יעקב )או"ח קנו, א( שהוכיח מכמה מקומות בגמרא שאם ישראל לא היו מקבלים 

את התורה, לא היו נענשים על חטא העגל, משום שזו ע"ז בשיתוף שמותרת לגויים )ראו עוד משנת אברהם ב, 

א ענף א, ב, ראייתו מגמ' ע"ז סד, ב, ביחס לגר תושב(. 

 ובספר דע מה שתשיב )ג, ד( יישב שאף ישראל העובד בשיתוף חייב בעונש קל יותר, מיתה בידי שמיים,  .10

וממילא אינו בכלל "דברים שבית דין של ישראל ממיתין עליהן". ראו עוד בדברי הרב חיים דניאל שלמה פינסו, 

שדן אם ע"ז בשיתוף אסורה לישראל מדאורייתא או מדרבנן )שם חדש על יראים, סג 'עמוד השני עמוד אלילים'(.



 בארות |  16

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

אברהם בנימין זילברברג מה שכתב הרמב"ם לגבי מצוות ייחוד השם: "הוציאנו מן 

העבדות ועשה עמנו מה שעשה מן החסד והטוב על מנת שנאמין היחוד, כי אנחנו 

חייבים בזה". משמע שמצוות הייחוד מיוחדת לישראל ולא נצטוו בני נח על כך )וכן 

בתורה  מופנית  ה'  לאחדות  שהקריאה  מלך  בהדרת  והוסיף  כח(.  יו"ד  ב,  לוי  מטה  ביאר 
לישראל דווקא: "שמע ישראל, ה' א-לוהינו ה' אחד".11

העמדה שמתירה שיתוף לגויים היתה הדעה הנפוצה והעיקרית 

יש לציין שבקרב האחרונים, וככל הנראה בקרב לומדי התורה בכלל, הדעה שעבודה 

זרה בשיתוף מותרת לגויים, היתה הנפוצה והעיקרית. עובדה זו מתבארת הן בדעות 

המחמירים והן בדעות המקילים. 

במחמירים — בשער אפרים כתב: "הנה ראיתי רבים טועים בפירוש זה שאומרים 

שאין בן נח מוזהר על השיתוף", הרי שכך היתה דעת רבים. כיוצא בזה הרב שמואל 

לנדא: "ואף שדבר זה מורגל בפי כמה חכמים שאין הנכרים מצווים על השיתוף וגם 

מצאתי  ולא  יגעתי  ואני  זאת,  בהקדמה  השתמשו  ואגדות  מדרשות  ספרים  בכמה 

דבר זה", הרי שכך חכמים היו רגילים לומר. וכן בהמשך דבריו שם: "ונראה לי דמה 

לכמה  הטעה  זה  "ולשון  השיתוף",  על  מוזהר  נח  בן  שאין  לומר  זה  דבר  שנתפשט 

חכמים וסברו דכוונת הרמ"א הוא שאין בן נח מצווה לעבוד ע"ז בשיתוף". לשון הרב 

קלישר: "ויש טועין לומר שהיתר להם ע"ז בשתוף, וזה אינו אמת". גם במנחת חינוך: 

"נראה מדבריהם דאין ב"נ מצווה לעבוד עבודה זרה בשיתוף, וכן הוא בהגהת רמ"א 

או"ח סי' קנ"ו, וכן ראיתי הרבה מחברים תפסו זה לדבר ברור". וכן הרב דוד פרידמן: 
"והארכתי בזה יען יש הרבה טועים בזה, להתיר עבודת שיתוף לבני נח".12

גם המקילים הסוברים שעבודה זרה בשיתוף מותרת לגויים, הדגישו שמדובר על 

הדעה הנפוצה והידועה. כ"כ בשו"ת מלמד להועיל: "דבר ידוע שאף שלרוב הפוסקים 

 ויש שביארו שאמנם הרמב"ם אסר ע"ז בשיתוף לבני נח, אבל ראשונים רבים חלקו עליו. כ"כ הרב חיים דוד  .11

הלוי ביחס לנוצרים, והוסיף "שאפילו הרמב"ם המחמיר הגדול לגבי הנוצרים, לו חי בזמנינו יתכן והיה משנה 

דעתו" )עשה לך רב ט, ל(. הרב יעקב קמנצקי ביאר שהדברים תלויים במחלוקת הרמב"ם עם רוב הראשונים, 

האם יש ממש בכוחות הטומאה )אמת ליעקב דברים ד, יט; ראו פנה"ל אמונה ומצוותיה א, ח, הע' 2; יט, ה, הע' 

4(. יעוי' עוד שו"ת ראנ"ח קיב, בדעת הרמב"ם. 

 גם ר"י שטייף )מצוות השם, מצווה כו( כתב: "לענין עבודה בשיתוף, תפסו הרבה מחברים שאין בן נח מוזהר  .12

על זה". לעומת פוסקים אלו, בשו"ת בית הרידב"ז )יב( כתב: "לפי מה שכתב הנו"ב ז"ל וכל האחרונים ז"ל, עיי' 

בפ"ת ז"ל יור"ד קמ"ז עיי"ש, דדוקא בשבועה לא מוזהר ב"נ אבל בכל עבודתה בשיתוף מוזהר עליה". וכן הרב 

צבי שכטר: "ורבנו ]הרב סולובייצ'יק[ אמר בשם הגר"ח שהיא כשגגה שיצאה מלפני השליט, והעיקר כהבנת 

ע"ז  לעבוד  שלא  הוזהרו  בודאי  אבל  לישבע בשיתוף,  שלא  הוזהרו  דלא  בתוס' ההיא,  גדולי האחרונים  שאר 

בשיתוף" )נפש הרב, ירושלים תשנ"ט, עמ' רל(. ראו עוד לשון השאלה בתשובות חדשות לרבנו רבנו עקיבא, 

מהדו' לייטנר תשל"ח, עמ' 176. 



17  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

הגוים אין מוזהרין על השתוף". וכ"כ בהדרת מלך: "מלבד מה שרגיל בפי כל דבן נח 

דוד:  ובשלל  כן".  משמע  ]הרמב"ם[  ז"ל  רבינו  מלשון  גם  השיתוף,  על  מצווה  אינו 

"והנה ידוע דישראל מצווים על השיתוף, 'וכל המשתף שם שמים ודבר אחר נעקר 

מן העולם' )סנהדרין סג, א; ועוד(, ובני נח אין מצווין על השיתוף". הרב יצחק אבולעפיא: 

"הרי בני נח אינם מוזהרים על השיתוף, כידוע". וכן בלחמי תודה: "דברי רש"י בחומש 

קאי שפיר אליבא דהילכתא, דקיימא לן דאין בני נח מוזהרין על השיתוף".

עוד הדגישו המקילים, שמדובר על הדעה העיקרית של רוב הפוסקים. כ"כ הרב 

בוסקוביץ: "וכן תפסו המושלים כל גדולי הפוסקים". כ"כ הרב אברהם ביק: "וכ"כ 

בספר הכתב והקבלה פרשת ואתחנן שם, שכן הסכימו כל המפרשים". וכן בחמדת 

תלמוד:  ובדברי  הפוסקים".  שכתבו  כמו  מצווים,  אינם  שיתוף  על  "והרי  שלמה: 

"ולפיכך קיימא לן גם כן שבני נח לא נצטוו על השיתוף". כ"כ הרב אברהם פאלאג'י: 

"וכן נמשכו אחרונים וכמה מרבני האחרונים הלא בספרתם". 

כיוצא בזה במטה לוי, לאחר שהביא תוספות, רמ"א וש"ך, כתב שדבריהם היו 

פשוטים וברורים להלכה שבני נח אינם מצווים על השיתוף, עד שקמו כמה מגדולי 

ישראל לחלוק עליהם: "ודברי תוס' האלה הברורים והנשנים בתוס' במקומות אחרים 

)במגילה כ"ח ע"א ובבכורות ב' ע"ב(, היו ליסוד לדינים הרבה עד שהרמ"א ז"ל הביאם בש"ע 

אורח חיים ס"ס קנ"ו... והש"ך ברר וקיים דבריו ואין פוצה פה ואין חולק, עד שקמו 

אחר  באמת  אבל  לנדא(...  שמואל  רבי  צדקה,  )מעיל  הדבר  על  לחלוק  ישראל  גדולי  שני 

מחילת כבוד הגאון המחבר אין בדבריו כח לסתור את דברי הרמ"א ז"ל".

ביאור דברי הראשונים שהתירו שותפות עם נוצרים

כפי שצוין לעיל, עיקר הדיון בשאלת עבודה זרה בשיתוף לגויים נמצא באחרונים. 

חלק מרכזי מהדיון הוא איך להבין את הראשונים בסוגיית קבלת שבועה מנוצרים. 

נציג את דבריהם בקצרה.

כפי שלמדנו, אסרו חכמים )סנהדרין סג, ב; בכורות ב, ב( לעשות שותפות עם הנוכרי 

שמא יבוא לידי שבועה בשם אליליו והיהודי יעבור בכך על "ושם אלהים אחרים לא 

תזכירו לא ישמע על פיך" )שמות כג, יג(. אמנם כתב רבנו תם )סנהדרין סג, ב, 'אסור'; בכורות 

ב, ב, 'שמא'( שאם נוצרי חייב ליהודי שבועה מותר להשביעו, ובין נימוקיו: "ואף על פי 

ו'לפני  לאחרים לשתף,  לגרום  לא אשכחן דאסור  ודבר אחר,  שם שמים  שמשתפין 

עור' )ויקרא יט, יד( ליכא דבני נח לא הוזהרו על כך". 

וכ"כ עוד ראשונים: מהר"ם מרוטנבורג )שו"ת, סיני רצז, מכון ירושלים תשע"ד(, רא"ש 

ב(,  )סנהדרין סג,  יהודה אלמנדרי  ב(, פירושי רבינו  ותוספות רא"ש סנהדרין סג,  ג;  ז,  )סנהדרין 

סמ"ג )עשין פב(, אגודה )סנהדרין סג, ב; גיטין נ, ב(. ורבנו ירוחם )תולדות אדם וחוה יז, ה( כתב 

שמים  שם  דמשתפין  גב  על  "ואף  לגויים:  מותרת  בשיתוף  זרה  שעבודה  מפורשות 



 בארות |  18

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

'ולפני עור לא תתן  ודבר אחר לא מצינו שאסור לגרום לאחרים לשתף, וגם משום 

מכשול' ליכא, דלא הוזהרו בני נח על השיתוף".

הסוברים שעבודה זרה בשיתוף אסורה לגויים, נוקטים שכל מה שהתירו לבני 

נח הוא להישבע בשיתוף, אבל עבודה זרה עצמה אסורה גם בשיתוף, ורק רבנו ירוחם 

סבר שבני נח לא הוזהרו על השיתוף )ושב הכהן לח(. ויש שביארו כך אפילו בלשון רבנו 

ירוחם )תשובות חדשות לרבנו עקיבא איגר, הוספות למהדורה ב', 'בענין ע"ז בשיתוף בב"נ', עמ' קסד; 

ראו עוד בדברי הרב משה צוריאל, ירחון האוצר סו(. 

שבועה  בין  הבדל  אין  לגויים,  מותרת  בשיתוף  זרה  שעבודה  לסוברים  אמנם 

בשיתוף לעבודה זרה בשיתוף, וממילא כל הראשונים שסברו שמותר לגויים להישבע 

בשיתוף סוברים שמותר להם לעבוד בשיתוף.13 

דיון זה אינו מקיף את כלל היחס לראשונים בסוגיית השיתוף. בהמשך המאמר 

)פרקים ד-ה( נראה כי יסוד ההיתר של עבודה זרה בשיתוף מצוי בדברי הראשונים, הן 

בדברי אגדה המבארים את היחס בין ישראל לאומות העולם, והן כחלק מהיתרים של 

איסורי עבודה זרה שונים ביחס לגויים שסביבם.

פרק ב – עבודה זרה בשיתוף כמדרגת ביניים
לאחר שהצגנו את מחלוקת הפוסקים בעניין עבודה זרה בשיתוף, נראה איך למעשה 

ייחוד ה' לעבודה זרה  הכל מסכימים שעבודה זרה בשיתוף היא מדרגת ביניים בין 

גמורה. לשם כך נצייר את גבולות המחלוקת, לקולא ולחומרא, באמצעות שלושה 

עקרונות: עבודה זרה בשיתוף קלה מעבודה זרה גמורה, עבודה זרה בשיתוף אסורה 

אחד  ה'  והיה   — העולם  מן  תתבטל  היא  לבוא  ולעתיד  חמור,  באיסור  לישראל 

ושמו אחד.

עבודה זרה בשיתוף קלה יותר מעבודה זרה 

תחילה, חשוב לציין שגם הסוברים שעבודה זרה בשיתוף אסורה לגויים, מסכימים 

ב(:  כה,  )ביצה  בגמרא  שמתבאר  וכפי  רגילה.  ע"ז  מדין  יותר  קל  בשיתוף  ע"ז  שדין 

"'וַַיֹֹּסִִיפוּ בני ישראל לעשות הרע בעיני ה', ויעבדו את הבעלים ואת העשתרות ואת 

אלהי ארם ואת אלהי צידון ואת אלהי מואב ואת אלהי בני עמון ואת אלהי פלשתים, 

יודע  ה'', איני  'ויעזבו את  ו(. ממשמע שנאמר  י,  )שופטים  ולא עבדוהו'  ה'  ויעזבו את 

ש'לא עבדוהו'? ומה תלמוד לומר 'ולא עבדוהו'? אמר רבי אלעזר: אמר הקדוש ברוך 

הוא: אפילו כתורמוס הזה, ששולקין אותו שבע פעמים ואוכלין אותו בקנוח סעודה, 

 בנוסף לאחרונים רבים ברשימות לעיל, כך ביאר מהר"ם מלובלין את דברי תוספות )סנהדרין סג, ב, 'אסור'(.  .13

וכ"כ פלפולא חריפתא על הרא"ש )סנהדרין ז, ג, ס"ק ה(. וכן משמע במהרש"א חידושי הלכות שם. 



19  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

לא עשאוני בני". ביאר מהרש"א )חידושי אגדות שם(: "דאפילו בשותפות לא עבדוהו... 

טוב  כלומר,  בני".14  לא עשאוני  כקנוח סעודה  כו',  והיינו הדמיון דאפילו כתורמוס 

היה שישראל היו עובדים את ה' בשיתוף, מאשר המצב שעזבו אותו לגמרי כאשר 

פנו לאלילים.

יסוד זה מתבאר דרך שני מקורות מרכזיים: חטא העגל, ופרשיית הכותים. 

חטא העגל 

בגמרא )סנהדרין סג, א(: "אמר רבי יוחנן: אלמלא וי"ו שב'העלוך' )שמות לב, ד( נתחייבו 

שונאיהם של ישראל כלייה".15 והכוונה שבעבודת העגל שיתפו ישראל לקב"ה עם 

העגל. רש"י: "דהא לא כפרו בהקדוש ברוך הוא לגמרי, שהרי שתפוהו בדבר אחר". 

א-להיך  זה  אומר:  אלעזר  בן  חגי  "רבי  ג(:  )מב,  רבה  בשמות  וכן  שם.  רמ"ה  יד  וכ"כ 

והעגל  א-לוה  ואמרו  עמהם  אותו  שיתפו   — א-לוהיך'  'אלה  אלא  כאן  כתיב  אין 

פדה אותנו".

כלומר, אילו היו ישראל עובדים עבודה זרה גמורה הייתה נגזרת עליהם כליה 

העלוך",  "אשר   — שיתוף  של  בדרך  נעשתה  זרה  שהעבודה  מפני  ורק  מוחלטת, 

ה'  ואמר  מכליה,  ישראל  ניצלו   — העגל  עם  שמים  שם  שיתוף  דהיינו  רבים,  בלשון 
"סלחתי כדברך".16

 וכן כתבו רוב המפרשים בספר שופטים, שהביקורת על ישראל היא שלא עבדו אפילו בשיתוף )רש"י, רד"ק  .14

"'ויעזבו את ה' ולא עבדוהו'  )ג, ד(:  ו, ועוד(. וכן באסתר רבה  י,  מצודות דוד, אברבנאל, ומלבים על שופטים 

)שופטים י, ו( — ואפילו בשותפות. אמר רבי אבא בר כהנא: לא תהא כהנת כפונדקית?! אמר רבי יוסי בר' חנינא: 

ועי' בהערה הבאה  ]=קינוח סעודה[ הזה שבא באחרונה".  בני ככרזימין  אמר הקדוש ברוך הוא, לא עשאוני 

בפירושו הייחודי של תוספות רא"ש.

 בהמשך הגמרא מובאת דעתו של רבי שמעון בר יוחאי: "והלא כל המשתף שם שמים ודבר אחר נעקר מן  .15

העולם, שנאמר )שמות כב, יט( 'בלתי לה' לבדו'! אלא מה תלמוד לומר 'אשר העלוך'? שאיוו א-לוהות הרבה". 

ובדעתו נחלקו המפרשים: יש סוברים שרשב"י אינו חולק על כך שע"ז בשיתוף קלה יותר, אלא שהוא לא סובר 

שזו יכולה להיות סיבה להקל בעונשם של ישראל )רבנו יונה סנהדרין סג, א; צידה לדרך שמות לב, א(. והוסיף 

כוחות  בעלי  אלוהים  )שני  'שניות'  של  באופן  עובדים  היו  אילו  שלרשב"י  המשתף'(  'כל  שם,  )ח"א  מהרש"א 

שווים( היו חייבים כליה, וישראל ניצלו מפני שאמרו שה' הוא שנתן כוחות לעגל, ועזב את הארץ. וכעין זה כתב 

)כן עולה  )ב, קלג( בתירוצו הראשון. ויש סוברים שלדעת רשב"י אין בשיתוף סיבה להקל  גם בשאילת יעבץ 

מדברי תוספות רא"ש סנהדרין סג, א 'כל המשתף', שביאר שאין להקשות מכאן על דברי חז"ל על 'ולא עבודהו', 

שכן שם אין ביקורת על שלא שיתפו אלא על כך שלא חזרו בתשובה(. ויש סוברים שלדעת רשב"י, ע"ז בשיתוף 

חמורה יותר מעבודה שלא בשיתוף )יד רמ"ה סנהדרין סג, א 'פיסקא והמקבלו'; חכמת התורה לרש"ק שמות 

לב, כא. ראו מה שכתב על עמדה זו במטה לוי ב, יו"ד כח(.

 וכן כתב ריה"ל בספר הכוזרי א, צז; ובמאמר ד, יג-יד, השווה בין עבודת העגל לבין הנוצרים. וכך ביארו  .16

האחרונים המחמירים והמקילים גם יחד, שהעוון בחטא העגל היה ע"ז בשיתוף. בין המחמירים: ושב הכהן )לח(, 

הרב קלישר )אמונה ישרה ב, מאמר ז, עמ' קא( והרב הירשנזון. הם הוכיחו מחטא העגל שישראל חייבים על 

ע"ז בשיתוף מיתה, וממילא גם בני נח נצטוו עליה. לעומתם המקילים הוכיחו מחטא העגל שרק בגלל שקיבלו 

ישראל את התורה נענשו, אבל אם לא היו מקבלים את התורה ודינם היה כמו בני נח, לא היו נענשים )ראו שמות 



 בארות |  20

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

הכותים 

העיד הנביא בספר מלכים שלאחר שהחלו השומרונים לירא גם מה', הפסיקו האריות 

לאכול בהם. השומרונים היו גויים עובדי אלילים שהובאו לארץ בידי סנחריב. גויים 

אלו נטרפו על ידי אריות: "ויהי בִִּתְְחִִלַַּת שבתם שם לא יראו את ה', וישלח ה' בהם 

את האריות ויהיו הֹֹרְְגִִים בהם. ויאמרו למלך אשור לאמר, הגוים אשר הגלית וַַתּוֹשֶֶׁב 

בערי שֹֹׁמְְרוֹן לא ידעו את משפט א-להי הארץ וישלח בם את האריות, והנם ממיתים 

אותם כאשר אינם ידעים את משפט א-להי הארץ. ויצו מלך אשור לאמר, הֹֹלִִיכוּ שמה 

אחד מהכהנים אשר הגליתם משם וְְיֵֵלְְכוּ וְְיֵֵשְְׁבוּ שם, וְְיֹֹרֵֵם את משפט א-להי הארץ" 

)מלכים ב, יז, כה-כז(. אלא שגם אחרי שהכהן, מגולי ישראל, לימד אותם את יראת ה', 

זרה. הנביא מאריך לתאר כיצד העבודה הזרה לא  המשיכו במקביל לעבוד עבודה 

השתנתה כלל; הם המשיכו לעבוד את אותם אלילים, ובאותן צורות פולחן אליליות, 

אלא שהדברים נעשו גם מתוך יראת ה': "ויבא אחד מהכהנים אשר הגלו משמרון, 

וישב בבית אל ויהי מורה אֹֹתָָם איך ייראו את ה'. ויהיו עשים גוי גוי אלהיו, ויניחו בבית 

הבמות אשר עשו השמרנים גוי גוי בעריהם אשר הם ישבים שם. ואנשי בבל עשו את 

סֻֻכּוֹת בְְּנוֹת, ואנשי כות עשו את נֵֵרְְגַַל ואנשי חמת עשו את אֲֲשִִׁימָָא. והעוים עשו נִִבְְחַַז 

ואת תַַּרְְתָָּק, וְְהַַסְְפַַרְְוִִים שרפים את בניהם באש לאדרמלך וענמלך אלהי ספרוים. ויהיו 

יראים את ה', ויעשו להם מקצותם כהני במות ויהיו עשים להם בבית הבמות. את ה' 

היו יראים ואת אלהיהם היו עבדים, כמשפט הגוים אשר הגלו אתם משם" )מלכים ב, 

יז כח-לג(.

ואף על פי כן, היה בכך די להציל את השומרונים מן האריות. כלומר שינוי דרכם 

ביאר  וכך  העונש.  את  מעליהם  הסיר  בשיתוף,  זרה  לעבודה  גמורה  זרה  מעבודה 

נתונים  והם  זאת  גם פס' לד(: "הכותים, שהם לא הוזהרו על  יז, מא; ראו  )שם  המלבי"ם 

תחת המערכת ומשטרי השמים, הם לא נצטוו על השיתוף, והם כשעשו כן נקראים 

יראים את ה' במה שאת פסיליהם הם עובדים. גם בניהם ובני בניהם הם עושים עד 

היום הזה כאשר עשו אבותם. וה' לא קצף עליהם ולא הענישם כי די להם בעבודה 

וביראה כזאת, ולכן אחר שלא כחשו בהסִִבָָּה הראשונה, הגם שעבדו אלהים אחרים 

— לא אכלו האריות בהם, הגם שישראל נענשו על זה וגלו מארצם, כי ישראל יצאו 
ממצרים, ונתן להם תורה וכרת עמהם הברית".17

רבה מג, א; מג, ה(. הרי שבני נח לא הוזהרו על השיתוף )ישועות יעקב או"ח קנו, א; הרב שטגר, פני המים שמות 

לב, כא; לה; שואל ומשיב תניינא א, נא; יקרא דשכבי, דרוש סט, דף קמו, א; מהרא"ל צינץ, שיורי קומץ המנחה, 

דרוש ב לשבת קודם שבועות, 'ואולם לבאר הכל'; ועוד רבים(. על כך השיב הרב הירשנזון שאמנם קודם מתן 

תורה לא הוזהרו בני נח אלא על מה שאסור מן הסברה, אבל לאחר שניתנה תורה — איסורם של הנכרים מדברי 

התורה ועל פי חוקיה )ועיין בעניין זה בשו"ת הרמ"א י(.

 ובפירוש אברבנאל )מלכים ב, יז(, משמע שגם עם ישראל לא נענשו בצורה זו של אריות בגלל עבודתם  .17



21  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

והרחיב בראיה זו הרב שאול נתנזון )שואל ומשיב תניינא א, נא; וכ"כ שם תליתאה א, נה(: 

"ושוב אחר זמן רב כשלמדתי במקרא מלכים ב' י"ז, שזה דרכי לחזור בכל שנה ושנה, 

עיינתי היטב ומבואר שם דרק בני ישראל מצווים על השיתוף, וגם במצות אין מועיל 

להם אם לא יקבלו בשביל שהיא מצות ד', אבל עכו"ם אין מוזהרים על השיתוף. וזה 

והביאו  הוא".  כן  שכדברי  להדיא  ימצא  שם  והמעיין  שבשומרון.  הכותים  ענין  היה 

ראיה זו גם הרב אברהם ביק )בכורי אביב, יתרו — בינה במקרא ט(, הרב יעקב חי זריהן )בכורי 

וגם היו מן המחמירים שהודו  )טל תחיה, עמ' עג(.  יעקב, או"ח א-ג( והרב ראובן מרגליות 

שמוכח מכאן שדינו של גוי העובד עבודה זרה בשיתוף קל יותר מע"ז רגילה, וכ"כ 

בשו"ת אבני צדק )יו"ד, קה(, וכך מתבאר משו"ת מהר"ם שיק )יו"ד, תה(.

עבודה זרה בשיתוף אסורה לישראל

מאידך גיסא, למרות ההסכמה שעבודה זרה בשיתוף קלה יותר לגויים, גם המקילים 

הסוברים שעבודה זרה בשיתוף מותרת לגויים, מודים שעבודה זרה בשיתוף אסורה 

לישראל באיסור חמור, ונענשים עליה בחומרה רבה כמו בחטא העגל. 

וכך כתב הרשב"א )שו"ת החדשות מכת"י, שסח(: "וכן צוה וגזר אל בני היכלו ומשרתיו 

העומדים לפניו, לבלתי לכת לעולם אחר הנגיד ]=השר[ כי אם אחר המלך, ומי מהם 

ילך אחר הנגיד ההוא יחשב לו למרד, וכממיר הממשלה ממנו ונותנה לנגיד ההוא. 

לעצמו  הבדיל  הוא  גם  ולארצנו  לנו,  לנחלה  הבדיל  לנו...  קרה  בעצמו  הזה  כענין 

להיות שם מקדשו, וצונו שלא לעבוד מזל וכוכב כלל ושלא נכוון במעשינו להם כלל 

לשום צד, אלא לפניו נעבוד והוא יעננו בכל קראנו אליו, ומי שיעבוד ממנו לזולתו 

יחשב לו לאשמה רבה כמורד במלכותו ועובד ע"ז חס ושלום". 

לכן אסרו האחרונים המקילים חלק מאיסורי עבודה זרה אף לנוצרים המשתפים, 

מפני שיש בהם שייכות לישראל, כפי שכתב בתבואות שור )ד, א( שאף שלגוי מותר 

להקריב לשיתוף — הבהמה אסורה לישראל. בחלק מהאיסורים התלבטו האחרונים 
האם לשייכם לאיסורים הנוגעים ליהודי או לגוי.18

בשיתוף, יעו"ש.

 הרב אטלינגר כתב שמצד ע"ז בשיתוף, למרות שהיא מותרת לגויים, אסור לישראל להפוך כנסייה לבית  .18

הכנסת )בנין ציון סג; אמנם הביא צדדי קולא אחרים, עיין שם(. הרב טננבוים אסר ליהודי להכין ארון עם צלבים 

לנוכרי, אף שאין בזה משום "לפני עיור", כי מותר להם לעבוד בשיתוף )נהרי אפרסמון, יו"ד קיד(. וכן כתב הרב 

פרייס שאין ליהודי להכין פסל עבור גוי העובד בשיתוף )משנת אברהם על הסמ"ג א, ל"ת כ, י(. ראו עוד בביאורו 

של הרב טרובוביץ', שאף שאין במכירת צרכי פלחן לגויים שעובדים בשיתוף משום לפני עיור, יש בזה איסור 

"לא ישמע" )תפארת זיו ב, יו"ד כב, ו(. והרב אליהו פוסק דחה את סברת מי שאמר שהבא על בת נוכרי העובד 

ע"ז בשיתוף אין לו דין קנאים פוגעים בו, שכן ביחס לישראל האיסור בחומרתו עומד )מור ואהלות, אוהל ארץ 

נוד, סוף קפג, א(. 

כמו כן, יש שכתבו שאין להניח בארץ גויים העובדים בשיתוף, שכן הם יכולים להחטיא את ישראל, ראו בדברי 



 בארות |  22

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

לעתיד לבוא תתבטל עבודה זרה בשיתוף

בנוסף, כל הפוסקים מודים שמצבם של הגויים המשתפים טעון תיקון, אשר יתרחש 

לעתיד לבוא, כאשר כל באי עולם יכירו כי ה' הוא האלוקים לבדו, ועבודת השיתוף 

)יד, ט(: "והיה ה' למלך על כל הארץ, ביום  תתבטל מן העולם, וכדברי הנביא זכריה 

בסיום  ד(  יא,  ומלחמות  )מלכים  הרמב"ם  שכתב  וכמו  אחד".  ושמו  אחד  ה'  יהיה  ההוא 

דבריו על התפתחות הדתות בזכות תורת ישראל: "וכשיעמוד המלך המשיח באמת, 

ויצליח וירום וינשא — מיד הם כולן חוזרין ויודעים ששקר נחלו אבותיהם ושנביאיהם 

ואבותיהם הטעום". 

וכן הביא הרב בוסקוביץ' )סדר משנה יסודי התורה א, ז( כאחת מראיותיו לכך שבני 

נח הותרו בעבודה זרה בשיתוף, את דברי הספרי )דברים ו, ד( בו מבואר שאף שהיום 

ייחוד ה' מיוחד לישראל, הרי לעתיד לבוא העולם כולו ייחד את שמו: "'ה' א-לוהינו' 

למה נאמר, והלא כבר נאמר 'ה' אחד', ומה תלמוד לומר 'ה' א-לוהינו'? עלינו לייחד 

שמו ביותר. כיוצא בו 'שלש פעמים בשנה יראה' וגו' )דברים טז, טז(. מה אני צריך לומר, 

אלא  ישראל'?  'א-לוהי  לומר  תלמוד  מה  )שם(,  ה''  האדון  פני  'את  נאמר  כבר  והלא 

על ישראל ייחד שמו ביותר. כיוצא בו 'שמעה עמי ואדברה ישראל ואעידה בך' וגו' 

'ה' אלוהינו' — על כל באי העולם  ייחד שמו ביותר. דבר אחר:  ז( — עליך  נ,  )תהלים 

בעולם הזה, 'ה' אחד' — לעולם הבא. וכן הוא אומר )זכריה יד, ט( 'והיה ה' למלך על כל 

הארץ ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד'". 

וכ"כ הרב אברהם ביק )אהל מועד ז, עמ' קיג( שאף שהגויים מותרים בע"ז בשיתוף, 

לעתיד לבוא אין מקום אפילו לשיתוף: "ואמנם היא גופה צריכה לדרוש, מאי טעמא 

בתהלים )צו, ג( נשמטה ]מהפסוק 'ספרו בגוים כבודו'[ מלת 'את', ובדברי הימים )א, טז, 

כד( נמצאה המלה ]'ספרו בגוים את כבודו'[? ונראה לי על פי מה שכתבו התוספות 

בסנהדרין סג ד"ה אסור ובש"ע א"ח קנו בהגה דבני נח לא הוזהרו בשיתוף... אבל 

'כי אז אהפוך אל עמים שפה ברורה לקרוא כולם בשם ה'  ג, ט(  )צפניה  לעתיד כתיב 

ולכבד  ה'  את  לעבוד  להם  הותר  כאשר  שיתוף  שום  יהיה  ולא  אחד',  שכם  לעבדו 

הימים  בדברי  לכן  י"ט.  ד'  ואתחנן  הרמב"ן  וכמ"ש  משמשיו,  מעלה  ושרי  לכוכבים 

הרב חיים דוד הלוי )בין ישראל לעמים, פרק ז(. אמנם רבים מהאחרונים חלקו על כך, וכפי שכתבו מהר"ץ חיות 

)תורת נביאים פרק יא, הע' א(, הרב רפאל חיים בן נאים )רחמים פשוטים, דרוש הספד למלך כה, א( ומהר"ם שיק 

)שו"ת, יו"ד תה(. וכן ביאר הרב הרצוג: "לכאורה הלא כל עיקר שאסרה תורה הוא 'פן יחטיאו אתכם' )שמות כג, 

לג(, ולפיכך הרי מאחר ששיתוף אסור לישראל יחטיאו אתכם. תשובה לדבר, כשהתורה מדברת על עובד ע"ז 

ברור מן הכתוב עצמו, דהיינו עובדי ע"ז שהם מוזהרים עליה, וכיון ששיתוף מותר לבני נח איננה מדברת על 

דברים כאלו, ואין לנו להקיש מסברת עצמנו, אלא לאמר שהתורה גדרה רק כנגד השפעת ע"ז כזו שבישראל 

חייבים עליה מיתת בית דין. ועוד, ואפילו אם לא נקבל שאין ישראל נהרג על השיתוף, יש לומר שרק עובדי ע"ז 

גמורים עבודתם כרוכה בזנות וכשפים וכל הטומאות, ורק עליהם נאמר 'פן יחטיאו אתכם'" )תחוקה לישראל א, 

ב, ו, 9(. ראו עוד פנה"ל אמונה ומצוותה ג, י.



23  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

שיסד דוד את השיר לאמרו לפני הארון בזמן הזה, אמר )תהלים צו, ג( 'ספרו בגוים את 

כבודו', על כל פנים לא תהא כהנת כפונדקאית, אם תספרו כבוד שרי מעלה כמנהגכם 

על כל פנים יהיה עם כבודו יתברך, עד"ש )פסחים כב, ב( 'את לרבות ת"ח'. אבל בתהלים 

)צו, א( 'שירו לה' שיר חדש'... ולעתיד לבוא לא יהיה שום  דכתיב בתחילת המזמור 

שיתוף, להכי כתב 'ספרו בגוים כבודו' בלי את". 

פרק ג — מהי עבודה זרה בשיתוף עליה דיברו הפוסקים?
בפרקים הקודמים הצגנו את מחלוקת הפוסקים ביחס לעבודה זרה בשיתוף, והצבנו 

זו  זה ננסה להגדיר מהי אותה "עבודה זרה בשיתוף". הגדרה  את גבולותיה. בפרק 

תסייע להבין את מקומה של עבודה זרה בשיתוף בתיקון ההדרגתי של העולם.

אחת מראיות המחמירים היא שאם מותר לבני נח לעבוד עבודה זרה בשיתוף, 

בטל מהם איסור עבודה זרה, שכן כל עובדי עבודה זרה מאמינים באיזה אופן בבורא 

קדום שנמצא מעל הכל. וכפי שנאמר: "כי ממזרח שמש ועד מבואו גדול שמי בגוים, 

ובכל מקום מֻֻקְְטָָר מֻֻגָָּשׁ לשמי ומנחה טהורה, כי גדול שמי בגוים אמר ה' צ-באות" 

)מלאכי א, יא(. ביארו חכמים שהכוונה היא שבכל המקומות, גם עובדי האלילים קוראים 

)מעיל  זרה  עבודה  עובדי  נקראים  הם  כן  ואע"פ  א(,  קי,  )מנחות  האלוהים'  'אלוהי  לה' 

צדקה כב(.

אמנם בלשון הרשב"א והרד"ק נראה מהי הגדרת עבודה זרה בשיתוף המותרת 

לבני נח. כתב הרשב"א )שו"ת החדשות מכת"י, שסח(: "והוא שידע ויכיר שאין כח הכוכב 

וכענין  ההיא,  בארץ  מנהיג  שָָׂמוֹ  אשר  השי"ת  מצד  ]=אלא[  רק  וממשלתו,  ההוא 

האמור בכותיים". וכן רד"ק )מלכים ב יז, כח(: "כי האומות כשהיו עובדים איש את אלהיו, 

החכמים שבהם היו יודעים כי הצלמים לא יועילו אלא להיותם אמצעיים ולעבדם, 

והעבודה ההיא תישר בעיני הא-להים, אבל המון העם לא היה להם לב וסברא כי 

וזה הכהן הבא להורות אלה  והיו חושבים כי הוא המטיב והמריע...  אם אל הנעבד 

כי  מאמינים,  היו  לא  כלל  זרה  עבודה  יעבדו  שלא  להם  יאמר  אם  בשומרון,  הגוים 

הוא דבר שגדלו בו כל האומות מקדם, והוא אצלם כמו מושכל ראשון, אך אמר להם 

שיהיו עובדים את אלהיהם כמו שהיו עובדים, ובלבד שתהא כוונת הא-ל בליבם, כי 

אלה האלהים לא ייטיבו ולא ירעו כי אם ברצון הא-ל, אלא שעובדים אותם להיותם 

אמצעיים בינם ובין הבורא". 

אלילים  שאותם  המבין  כזה  שיתוף  הוא  נח  לבני  המותר  השיתוף  אומר,  הוי 

פועלים מכוחו של הבורא והם דרך לעובדו. 

וכן הגדיר את הדברים הרב שמואל בן יוסף )עולת תמיד או"ח קנו, ג, על דברי הרמ"א(: 

"דאין הגויים מוזהרין על השיתוף. כלומר שאומרים דזה למעלה מזה ואינם פוגמים 

ביחוד השם יתברך, אמנם אם פוגמין ביחוד ואומרים שנים הם — זה בכלל עבודה 



 בארות |  24

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

וגם בני נח מוזהרים על כך". דהיינו שעיקר השיתוף הוא ההכרה בא-ל עליון  זרה 

)דברים ד,  אחד, לצד הסגידה לכוחות תחתונים ממנו. והצדיק דבריו הכתב והקבלה 

יט(: "ולדעתי צדקו דברי העולת תמיד, כי לישראל שהוציאם הש"י ממצרים ועשה 

להם הנפלאות ולקח אותם לעם נחלה שאינם עומדים תחת צבאי מרום, עליהם גזר 

ית' שלא לעבוד לזולתו כלל אף עבודת השיתוף, אבל לשאר עמים העומדים  הוא 

תחת ממשלת צבאי מרום, אם מודים הם במציאות הא-ל ויכלתו על הכל, ועם כל זה 

עובדים גם לנמצא זולתו לשרי מעלה וכדומה, ומודים שגם הנמצא ההוא כפוף תחת 

יד עליון — אין במשפט השכל הכרעה לאסרה עליהם כיון שאין דעתם להוציא את 

עצמם מרשותו של אדון האדונים ב"ה, רק מדמים שזהו כבודו של א-ל עליון לשבח 

ולפאר את המשמשים לפניו". 

וכ"כ הרב נתנזון )שואל ומשיב תניינא א, נא(, והביא את תלמידי רבנו יונה )ברכות מ, א, 

מדפי הרי"ף( שמותר לענות אמן אחר גוי המברך: "שאף שאינו יודע מי הוא השם, שהוא 

חושב שהעכו"ם הוא הבורא, אפילו הכי כיון שכוונתו לשם ואנו שומעין כל הברכה, 

יפלא מאד, דאיך סלקא דעתך דאם  "והדבר  וביאר הרב נתנזון:  עונין אמן אחריו". 

העכו"ם יברך השם ויהיה כוונתו לעבודה זרה שלו שהוא הבורא ויהיה מותר לענות 

אמן אחריו, ונראה כמודה ח"ו בע"ז?! חלילה חלילה מלומר כן!... ואני לעצמי אמרתי 

הגוים  גם  כן  ואם  דאלהא',  אלהא  ליה  'דקרו  )ע"א(  ק"י  דף  במנחות  דאמרו  מה  לפי 

מודים בהשם יתברך שהוא לעילא לעילא רק שמשתפין לע"ז שלהם, ואם כן שוב 

מותר לענות אמן דהא גם העכו"ם כוונתו לאלוקים אמת, רק שמשתף ואינו מוזהר 

על זה... ולפי מה שכתבתי למעלה בשם עולת תמיד שהשיתוף הוא לא ששוים ממש 

רק שזה גדול מזה, אם כן היינו דקרו ליה אלהא דאלהא ואתי שפיר הכל, ודו"ק".

דבריו  כנים  כי  רואה  "ואנכי  ז(:  א,  התורה  יסודי  משנה,  )סדר  בוסקוביץ'  הרב  וכ"כ 

של ספר עולת תמיד", וביאר שאיסור שיתוף שם שמים ודבר אחר לישראל הוא רק 

כמו  לישראל,  גם  ומותר  בעלמא  חשיבות  רק  זו  אחרת  אלוהות,  הוא  אחר  כשדבר 

"חרב לה' ולגדעון" )שופטים ז, כ(.

והבהיר עמדה זו הרב אברהם אהרן פרייס )משנת אברהם ב, א, א-ב(: "ענין שיתוף 

בעכו"מ, אין לפרש בשום אופן שהעובד יאמר שמעשה זו נעשית על ידי כו"מ בלבד, 

השם  ידי  על  רק  נעשים  דברים  שהרבה  יודה  אם  אפילו  היא,  גמורה  עכו"מ  אז  כי 

יתעלה לבדו. ושיתוף לא הוי אלא כשמודה שאין שום דבר נעשה ונברא בעולם בלתי 

השתתפותו של השם יתעלה. וּרְְאָָיָָיתִִי מהא דאיתא בירושלמי ע"ז ג, א, 'אינו שליט 

בים, אבל הקב"ה שליט בים וביבשה', הכוונה שגם הטועים מודים בזה שאין לכו"מ 

שום שליטה בימים אלא השי"ת בלבדו. וכן אמר טיטוס הרשע 'אין גבורתו אלא על 

המים', בגיטין בהניזקין )נו, ב(. אם כן אי אפשר שיהיה כלל דין של עכו"מ, מכיון שהם 

מודים שעל הים שולט הקב"ה בלבדו. אלא על כרחך דכגון זו אינו בגדר שיתוף ובני 



25  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

נח מוזהרין על זה. ושיתוף לא הוי אלא באם מודה שאין שום שררה בעולם בלתי 

השתתפות השם".19 

בעולם.  והעליון  האחד  ה'  של  גילוי  למעשה  הוא  ה"משותף"  זו,  תפיסה  לפי 

שיתוף כזה של בורא ונברא מאפשר "אחיזה" באלוקים ובאמונת הייחוד, ומצד שני 

מגביל את האמונה ומערב בה צדדים של אלילות. הראשונים והאחרונים המקילים 

החילו יסוד זה על אמונת הנוצרים; מחד היא יצאה מתוך אמונת הייחוד המופשטת, 

ומאידך היא אחזה ב"שילוש" ועירבה באמונה בה' אחד סגידה לברואים חומריים. 

אמנם המחמירים חלקו גם על סוג זה של שיתוף, ולדעתם אם נאמר שהאמונה 

ב"סיבה הראשונה" מתירה לגויים לעבוד גם לכוחות אחרים, הרי בטל אצלם איסור 

עובדי עבודה זרה, וכאמור כפי שכתב במעיל צדקה סי' כב. ובסי' ע' הוסיף שמכיוון 

שהם מאמינים שיש כוחות לפסלים, הם עוברים על איסור ע"ז: "וכן מצאתי כתוב 

שנמצאו ספרים מרבותיו של פרעה שהיה בימי משה, והאריכו בענין לדבר ממציאת 

וגו', והכל  'מי ה''  הסיבה הראשונה, ועם כל זה אמר )שמות ה, ב( 'לא ידעתי את ה'', 

עולה בסגנון אחד על פי דעתם המשובש, שהסיר השגחתו מעל הארץ ומסר ההנהגה 

מקום  כל  כי  יא(  )א,  במלאכי  נאמר  מלא  ומקרא  ודומיו.  אנוש  דור  כטעות  לגרמיים 

אותו  שקוראים  א(  קי,  )מנחות  חז"ל  ואמרו  בגוים,  שמי  גדול  כי  לשמי  ומוגש  מוקטר 

את  ומכחישין  זרה  עבודה  עובדים  מהיותם  ספק  אין  זאת  פי  ועל  דאלהא.  אלהא 

האמת, דאם לא כן לא תמצאו עובדי עבודה זרה בעולם אחרי שהודיע לנו הכתוב כי 

כל מקום גדול שמו".

פרק ד – תיקון עולם לעבודת ה' בדרך הדרגתית
פתאומית  בדרך  יכירו,  כולם  שהגויים  ידי  על  תהיה  העולם  שגאולת  הסוברים  יש 

ומעל הטבע כמו נס, או על ידי כפייה כוחנית, בצדקתה של אמונת ישראל באחדות 

ה' וייחודו. אמנם בפועל שינוי אמוני פנימי מתרחש בתהליכים הדרגתיים, במעשים 

ריאליים של האדם, בהשפעה איטית וקבועה של עם ישראל בעולם, ובדרך של הסכמה 

פנימית מצד המושפעים. ולכן ביארו גדולי ישראל שדתות הגויים המתחדשות, על 

אף הבעייתיות שבהן, מהוות שער והכנה לאמונה השלמה. יסוד זה מחזק את העמדה 

זו הנוצרים אינם עובדים בשיתוף,  זו, אלא שנטה לומר שלפי הגדרה   גם הרב יעקב עמדין קיבל הגדרה  .19

שכן רואים באותו האיש רשות בפני עצמה, אך ציין שהמנהג הרווח לראות בהם משתפים וסמך על זה להלכה 

"ואם  שמים":  לשם  "כנסיה  שהם  הנוצרים  בשבח  הרחיב  יא(  ד,  )אבות  שמים  ובלחם  מא(.  א,  יעבץ  )שאילת 

משתפים שם שמים ודבר אחר — לא במרד עשו כן, מנהג אבותיהם בידיהם. וכבר אמרו רז"ל שלא נצטוו בני נח 

על השיתוף" )ראו עוד במאמרו של ד"ר אסף מלאך, 'הרב יעקב עמדן: היסודות החיוביים של הנצרות כדת בני 

נח', ושמו אחד, מגיד תשפ"ב, עמ' 133–150(.



 בארות |  26

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

שעבודה זרה בשיתוף כדוגמת אמונת הנוצרים היא מעלה לגויים, המתרוממת מעל 

עבודה זרה.

השפעת תורת ישראל על התפתחות אמונות הגויים

השפעתה  תהליך  את  מפרט  שילת(,  הרב  תרגום  כג,  )ד,  הכוזרי  בספר  הלוי  יהודה  רבי 

המדורגת של אמונת ישראל על אומות העולם, ומדמה אותה לגרעין הנזרע בחומרים 

גסים שמצליח לתקן אט אט את החומרים סביבו, עד שיהפכו לעץ נותן פרי כמותו. 

כך אמונת ישראל, אף שהנצרות והאסלאם דוחים אותה באופן גלוי, הם מושפעים 

ממנה בהדרגה עד לתיקון העולם המלא בביאת המשיח: "עם זאת יש לא-להים בנו 

סוד וחכמה, כחכמה בזרע הנופל בארץ והוא משתנה ומתהפך למראית עין לאדמה 

ולמים ולזבל, ואין נשאר ממנו רושם מוחש, לפי מה שחושב המביט אליו. ולפתע, 

הנה הוא אשר יהפוך האדמה והמים אל טבעו, ויעתיקם דרגה אחר דרגה עד שיעדן 

את היסודות וישיבם להיות כמו עצמו, ויוציא קליפות ועלים וזולת זה, עד אשר יזך 

אותו  פרי  הוציאה  הראשון  הזרע  וצורת  ההוא.  הענין  עליו  שיחול  ראוי  ויהיה  הלב 

העץ — כפרי אשר ממנו היה זרעו! ככה דת משה, כל מי שבא אחריה מתהפך אליה 

באמת, ואם היה למראית עין דוחה אותה. ואלה הדתות הן הצעה והקדמה למשיח 

המצופה אשר הוא הפרי ויעשו כולם פרי כאשר יודו לו, ויעשה העץ אחד". 

ישוע  של  האלו,  הדברים  "וכל  ד(:  יא,  ומלחמות  מלכים  )הלכות  הרמב"ם  כתב  וכך 

הנוצרי ושל זה הישמעאלי שעמד אחריו ]=מוחמד[ — אינן אלא ליישר דרך למלך 

המשיח, ולתקן את העולם כולו לעבוד את ה' ביחד, שנאמר )צפניה ג, ט( 'כי אז אהפוך 

אל עמים שפה ברורה, לקרוא כולם בשם ה' לעובדו שכם אחד'. כיצד? כבר נתמלא 

אלו  דברים  ופשטו  המצוות,  ומדברי  התורה  ומדברי  המשיח  מדברי  כולו  העולם 

באיים רחוקים ובעמים רבים ערלי לב, והם נושאים ונותנים בדברים אלו ובמצוות 

נוהגות  היו  ולא  הזה,  בזמן  בטלו  וכבר  היו,  אמת  אלו  'מצוות  אומרים  אלו  התורה. 

לדורות', ואלו אומרים 'דברים נסתרות יש בהן ואינן כפשוטן, וכבר בא משיח וגילה 

המשיח,  בבוא  האמונה  את  בעולם  פרסמו  הנוכריות  שהדתות  דהיינו  נסתריהם'". 

יוכלו עמי העולם לקבל באמצעותו את אמונת הייחוד  יגיע המשיח —  כך שכאשר 
הישראלית בקלות רבה.20

אדרבה, ישנה סכנה בניסיון להביא בדילוג את הגויים לידי אמונה שלמה שאינה 

עומד  איש  יצויר  "כבר  מקומות:  וכפי שכתב הראי"ה בכמה  לנפשותיהם,  מתאימה 

במדרגה כזאת, שאם רק יאמר לעץ אבי אתה )על פי ירמיהו ב, כז(, ויראה את אלוהיו עומד 

אצלו בביתו מביט עליו לפי דמיונו בעיני זעמו, יחדל מעשות נבלה של רצח, גנב, נאף 

 ראו עוד בכתבי הרמב"ן א, מוסד הרב קוק תשכ"ג, עמ' קמג-קמד; עין איה שבת ב, ז.  .20



27  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

וכאלה. וכשנדריכהו במעלה רמה של דעת אדון כל המעשים ברוך הוא, תופר יראתו 

ונורידהו ממעלה שכבר קנה לו. על כן אנו מוזהרים שלא ללמד דברי תורה לאומות 

העולם )סנהדרין נט, א(, כי אין אנו בטוחים אם הלימודים הצחים הקדושים הא-להיים 

יד1(.21  הדור  )לנבוכי  מושלמות"  בלתי  נפשות  של  לאסונן[  ]=יגרמו  להותן  יועילו  לא 

הראי"ה עוסק כאן בעבודת אלילים, ואף על פי כן מזהיר מפני ביטול אמונה זו — אם 

התוצאה תהיה גרועה ממנה.

אופיו של התיקון מתמקד בעיקרו בשינויים תפיסתיים, כלומר ייתכן מצב שבו 

)קובץ א,  הפרקטיקה הדתית נשארת דומה אך האמונה משתנה, כפי שכתב הראי"ה 

קנה(: "כל האמונות הנן נחלקות לשתי המערכות — שכבר העיר עליהם הרמב"ם )מורה 

הנבוכים ג, כח( — לאמונות אמיתיות ואמונות מוכרחות. האמונות האמיתיות הנן היסוד 

הערך  לפי  לפרי.  ושומר  קליפה  כמו  הנן  והמוכרחות  האמונה,  כללות  את  המקיים 

של כל עם וכל קיבוץ המתאחד תחת דגלה של איזה אמונה, כפי המדה שהאמונה 

היסודית היא יותר נשגבה נצחית ואמיתית — כפי זה הערך עצמו, יהיו גם הדברים 

המוסר  לדרישות  מתאימים  ומושכלים,  ברורים  חזקים  צחים  יותר  אליה  הנלוים 

היותר טהורות ולאור המדע היותר בהיר. לפעמים יבא זמן, שיגלה כח הכרחי לסלק 

איזה דבר מהאמונות המוכרחות מתוך חוג האמונה, מפני שכבר הגיע מצב הקיבוץ 

ההוא למדה זו שאיננו צריך עוד להיות נסעד בצד ההכרחי ההוא של ציור אמונה זו. 

אז תוחל איזה מין תסיסה; מצד אחד נראה הדבר כפרצה ביסוד האמונה, ומצד השני 

כהארה והזרחת אור על האופק האמוני והוספת כח ליסודה". 

ויקבלו  במדרגתם,  יתעלו  זרה  עבודה  עובדי  שגויים  ייתכן  אחרות,  במילים 

עליהם באופן חיצוני אמונה מתוקנת יותר )"אמונה אמיתית"(, אולם ימשיכו בפולחנם 

זאת בעין  )"אמונה הכרחית"(. עלינו לראות  ומוסריותם  הקודם אשר שמר על צביונם 

עולה  היא  בפועל  אולם  אמונית,  בשפלות  עדיין  אכן  זו  אומה  ומאוזנת:  מושכלת 

ממדרגה למדרגה. 

הראי"ה מוסיף ומבאר שמצב זה מטבעו אינו משתנה אצל כל המאמינים בבת 

אחת: "ובאמת שני הצדדים הנם דברי אמת. לא כל האנשים ולא כל הסיעות יבוכרו 

המדה  אותה  עד  בא  כבר  אחד  שחלק  הדבר,  ויזדמן  אחת.  ובתקופה  אחד  בפעם 

בפתוח הכרתו ותרבותו, עד שאיננו צריך עוד לאותו ההכרח של איזה צד מן האמונה 

המוכרחת, וכיון שכן, הרי הענין ההוא דבר-יֶֶתֶֶר אצלו, שהוא מעכב על מהלך רוחו 

וקדושת נשמתו ותעופתה. אבל באותו החוג שלא בא עדיין למדה זו, וההכרח הוא 
עומד לו בעינו, סילוק ענין מוכרח זה היא קציצה בנטיעות והריסת האמונה".22

 ראו עוד באגרות הראיה א, פט; אורות התחיה, נד; אדר היקר ג, עמ' לג. .21

ג(  יז, כח( ביחס לכותים )הובאו דבריו לעיל(. והאברבנאל )מלכים א,   כיוצא בזה כתב הרד"ק )מלכים ב,  .22



 בארות |  28

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

מצבה  כאשר  יותר,  מתוקנת  אמונה  אל  אומה  ולמשוך  "בכוח"  לפעול  ניסיון 

טרם הוכשר לאמונה זו, ייצור הרס ותקלה. אמונת ישראל מכירה בהכרחיות העלייה 

הוא  שהתהליך  הבנה  ואומה.  אומה  כל  של  ליכולותיה  בהתאם  באמונה,  המדורגת 

ואינו מתקיים בשווה אצל כל המאמינים של אותה דת, תסייע לנו להבין  הדרגתי, 

מדוע הראשונים היססו מלהגדיר הגדרות ביחס לנוצרים כולם )כפי שיובא בפרק ה(.

עבודה זרה בשיתוף כמדרגת אמונה המתאימה לגויים

הבנה טובה של התיקון ההדרגתי של אמונות העמים משתקפת גם בסוגיית השיתוף. 

"ופן תשא עיניך השמימה  ד, יט-כ(:  )דברים  כפי שבארו ראשונים רבים את הפסוקים 

וראית את השמש ואת הירח ואת הכוכבים כל צבא השמים, ונדחת והשתחוית להם 

ועבדתם, אשר חָָלַַק ה' א-לוהיך אֹֹתָָם לכל העמים תחת כל השמים. ואתכם לקח ה' 

ויוצא אתכם מכור הברזל ממצרים, להיות לו לעם נחלה כיום הזה" — הגויים נמסרו 

ישראל  זאת,  לעומת  להם.  יעבדו  שהם  טבעי  ולכן  השמיים"  "שרי  של  לממשלתם 

שזכו לגילוי שכינה ביציאת מצרים ובמעמד הר סיני, קיבלו עליהם עבודת ה' לבדו, 

בלא שיתוף של גורמים נבראים.

וביאר הזוהר )שמות יד, ב(: "כגוונא דא עביד קודשא בריך הוא בארעא, זריק לכל 

עמין לכל עיבר, ומני עליהן רברבי ]=פיזר את כל העמים לרוחות העולם ומינה עליהם 

שרים[, הדא הוא דכתיב )דברים ד, יט( 'אשר חלק ה' א-לוהיך אתם לכל העמים', והוא 

נסיב לחולקיה כנישתא דישראל ]=והקב"ה לקח לחלקו את כנסת ישראל[, הדא הוא 
דכתיב )דברים לב, ט( 'כי חֵֵלֶֶק ה' עמו יעקב חבל נחלתו'".23

וכן כתב רמב"ן )דברים ד, יט; ראו גם ויקרא יח, כה(: "אשר חלק ה' א-לוהיך אתם לכל 

כגון הנאמר בדניאל  וגבוהים עליהם מלאכי עליון,  ומזל  כוכב  כי לכולם  העמים — 

)י, יג; כ( שר מלכות פרס ושר מלכות יון, ובעבור כן יעשו להם אלהים מהם ויעבדום. 

ואמר 'ואתכם לקח ה'', כי אתם חלק השם, לא תקימו עליכם שר או עוזר זולתו כי 

ביאר את תפקידו הרצוי של שלמה מלך ישראל בהנחיית אומות העולם, אילו לא היה מתפתה בעצמו אחר 

העבודות הזרות, ככזה המלמד את אומות העולם לעבוד את ה' בשיתוף עם שרי כל אומה ואומה: "כי המעשה 

הזה היה ראוי לחכמי האומות ולמלכיהם, לא לשלמה בחיר השם, והיה ראוי אליו להתעסק תמיד בתפלותיו 

וקרבנותיו להוריד השפע האלקי על עמו ועל הארץ הקדושה, לא בשאר העבודות הנכריות. ואולי שמפני זה 

היו באים מהאומות לשמוע חכמתו ומביאים אליו מנחה, כדי שילמדם איכה יעבדו הגוים האלה את אלהיהם )על 

פי דברים יב, ל(, שרי מעלה, באופן שיורידו השפע מהם על ארצם. אבל לא היה בזה מהחטא כאשר היה במה 

שלמד את נשיו לעשותו פתח שערי ירושלם )על פי ירמיה א, טו(, כמו שזכרתי, למה שהאומות היו ראויים אליו, 

וכמו שאמר )דברים ד, יט( 'אשר חלק ה' אלקיך אותם לכל העמים', וגומר 'ואתכם לקח ה''". דברי האברבנאל 

מדגישים את החשיבות של ישראל להתרחק בעצמם מכל ע"ז, אף ע"ז בשיתוף הראויה לאומות העולם, ואת 

החובה ליהודי להיזהר מסכנתה של עבודה זרה בשיתוף.

 ראו גם זוהר אחרי מות, סד, א; זוהר חדש, תיקונים ב, צז, ב. .23



29  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

הוא הוציא אתכם מכור הברזל, שהייתם בתוך מצרים בכור אש ועצים והוציא אתכם 

משם כנגד שריהם שעשה בהם שפטים, ולולי שהפילם לא הייתם יוצאים, כי היו הם 

לו  שתהיו  כדי  זה  כל  עשה  והנה  תצאו,  שלא  במעלתם  ושריהם[  העולם  ]=אומות 

נחלה ותהיו לשמו הגדול סגולה מכל העמים". 

ובאופן דומה כתב הרשב"א )שו"ת החדשות מכת"י, שס"ח(: "כי השי"ת חלק הארצות 

הפלוני,  המקום  מנהיג  הפלוני  הכוכב  להיות  בארץ  משטרם  ושם  השמים,  למזלות 

עובד  וזה  הפלונית  הצורה  עובד  זה  באמונה,  במקומותם  בארצותם  נחלקו  כן  ועל 

צורה אחרת. ומי שעובד הכוכב ההוא המנהיג המקום ההוא, אינו כעובד עבודה זרה, 

והוא שידע ויכיר שאין כח הכוכב ההוא וממשלתו, רק מצד השי"ת אשר שָָׂמוֹ מנהיג 

בארץ ההיא, וכענין האמור בכותיים )מלכים ב, יז, לג( 'את ה' היו יראים ואת אלהיהם 

היו עובדים'. אבל אנו הבדיל לנחלה לנו, ולארצנו גם הוא הבדיל לעצמו להיות שם 

מקדשו, וצונו שלא לעבוד מזל וכוכב כלל, ושלא נכוון במעשינו להם כלל לשום צד, 

יעננו בכל קראנו אליו, ומי שיעבוד ממנו לזולתו יחשב לו  אלא לפניו נעבוד והוא 

לאשמה רבה כמורד במלכותו ועובד עבודה זרה ח"ו".24 

גויים שעובדים עבודה זרה,  וביאר על פי זה מדוע לא מצינו עונש בתנ"ך על 

באשמות  מאשים  הכתובים  בכל  תמצא  לא  כן  "ועל  עליה:  נצטוו  הם  שגם  למרות 

עבודה זרה רק ישראל לבדם, וקרא ארצנו 'ארצות החיים' )תהילים קטז, ט(, והעיד כי 

השגחתו בה תמיד ודורש אותה )דברים יא, יב(. ומקראות מלאים דברו כזה הנביאים. 

אמר בתורה, מזהיר אותנו על זה )דברים ד, יט-כ(: 'ופן תשא עיניך השמימה וראית את 

השמש ואת הירח ואת הכוכבים כל צבא השמים ונדחת והשתחוית להם ועבדתם, 

ויוציא  ה'  לקח  ואתכם  השמים,  כל  תחת  העמים  לכל  אותם  א-להיך  ה'  חלק  אשר 

אתכם מכור הברזל ממצרים להיות לו לעם סגולה'. ואמרו 'מכור הברזל' — לתת לנו 

מורה אות אמת, כי לא הניחנו תחת ממשלת המזלות ושרי מעלה, כי עתה הוציאנו 

מכור הברזל, רמז לחוזק המזל שהיה מחייב לבלתי צאת משם, אִִלּוּ היה עניננו מונח 
על משפטי הכוכבים". וכן כתבו ראשונים נוספים.25

מכאן אנו למדים שעובדי ע"ז עובדים כוחות אמיתיים ובעלי השפעה, ויש להם 

מקום מסוים בעולם. וכפי שהקדמונים עבדו לשמש ולירח, למזלות או לכוחות הטבע 

רבים.  במקומות  מוזכר  הברואים  לכוחות  המסורות  האומות  לעומת  ישראל  על  ה'  של  הישיר   שלטונו  .24

ביניהם: פרקי דרבי אליעזר כד; זהר האזינו רמו, ב ופירוש ר' משה זכות שם; אברבנאל ירמיהו יח, יג; מעיני 

אלשיך   ;)152–150 עמ'  תשע"ג,  )אשקלון  יג  ג,  אבות  נחלת   ;)28 עמ'  תשע"ז  )אשקלון  השני  המעין  הישועה, 

דברים כט, כה; ועוד. 

 כ"כ רשב"ם, חזקוני, רקנאטי ואברבנאל לדברים ד, יט. וכ"כ עוד רד"ק )ירמיהו י, ב(. יש לציין כי לא כל מי  .25

שביאר כך את הפסוק יסיק בהכרח שעבודה בשיתוף מותרת לגויים. ניתן להבין כי אף שהיא אסורה, ה' "מקבל 

אותה בהבנה". אמנם לעניין השאלה העקרונית שבה עוסק פרק זה אין זה משנה. 



 בארות |  30

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

השונים. אלו כוחות טבעיים אמיתיים המשפיעים על העולם ולא שייך לבטלם.26 כך 

כשעובדים אומות העולם ל"שר" של אותה אומה, כלומר לאמת הרוחנית המחיה את 

אופייה של אותה אומה, אין אפשרות לבטל כוחות אמיתיים אלו. 

הבנה זו מובילה למסקנה לגבי דרך התיקון של העמים. בעוד דתות מוקדמות 

סגדו לכוחות הטבע בלבד, דתות מאוחרות ומופשטות יותר עבדו לכוחות רוחניים 

כלליים. כוחות אלו מתארים כוחות קיימים במציאות, ואין ציפייה ואף לא אפשרות 

לבטלם. אמונת האמת, אינה מבטלת או ממעטת שום כוח שיש בעולם. להיפך, היא 

רואה בכל כוחות העולם, הרוחניים והגשמיים, גילויים של הופעת ה' אחד. על ידי 

השפעת ישראל ותורתם, במהלך היסטורי ארוך, מתחזק אור האמונה בעולם, ומובן 

כל  שמלוא  הקב"ה  ברא  ביותר,  והעצומים  הגדולים  גם  השונים,  הכוחות  את  איך 

הארץ כבודו. 

השוני בין איסור עבודה זרה לישראל ואיסור עבודה זרה לבני נח 

זו, לפיה עבודה זרה בשיתוף היא טבעית למדרגת הגויים העכשווית, תתרץ  הבנה 

אחת מהשאלות ששאלו המחמירים על המקילים: "מה לי ישראל מה לי בני נח" )שער 

שיהיה  מדוע  זרה,  בעבודה  אסורים  נח  בני  והן  ישראל  שהן  כיוון  כלומר  כד(,  אפרים 

חילוק ביניהם באופן האיסור?

שכן  הראשונים,  בדברי  בהרחבה  התבארה  זו  לשאלה  התשובה  שלמדנו,  כפי 

בני נח מסורים לשלטון השרים והמלאכים, מה שאין כן ישראל שהם בני ביתו של 

ועוד  במלך.  כמורדים  הם  האמצעים  לאחד  עובדים  הם  וכאשר  הוא,  ברוך  הקדוש 

אליהם  נגלה  שה'  מישראל  רק  נדרשת  בה'  המוחלטת  האחרונים שהאמונה  ביארו 

במעמד הר סיני, אבל הגויים שהדרישה מהם להאמין בה' אינה מתוך התגלות, אינם 

בכלל דרישה זו )קדושת לוי דברים, ה, ז(. ועוד שנפשם של ישראל שהם כבנים לה' מקורה 
ממקור גבוה יותר, ואילו נפשות האומות אינן בנויות לאמונה ללא מתווכים.27

יותר לבני נח מאשר דינם  יתירה מכך, ברבות מהלכות עבודה זרה יש דין קל 

של ישראל, מפני שהדרישה של ישראל, עמו של ה', ביחס לעבודה זרה חמורה יותר 

 ראו משנה )ע"ז ד, ז(: "שאלו את הזקנים ברומי: אם אין רצונו בע"ז, למה אינו מבטלה? אמרו להן: אילו  .26

לדבר שאין צורך לעולם בו היו עובדין, היה מבטלו. הרי הן עובדין לחמה וללבנה ולכוכבים ולמזלות, יאבד 

עולמו מפני השוטים?!".

 ראו עוד עיר דוד, תצ-תצא, בשם האלשיך; רחובות הנהר, האזינו דף עו, ב; משנה שכיר, או"ח רא; שמונה  .27

קבצים ח, מד )"ואין בני נח מוזהרים על השיתוף, מה שהוא מנוע מתפיסת ציורם וכחם הנפשי", יעוי"ש(; מדבר 

שור, עמ' מו; אורות, ישראל ותחייתו, ה; מי מרום יב, פר' שופטים )מהדו' תשנ"ז עמ' צה(. 



31  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

מזו של שאר העמים. עניין זה התבאר בהרחבה על ידי מו"ר הרב מלמד בפניני הלכה 

אמונה ומצוותיה פרק ה'.28 נזכיר כאן את עיקרי הדברים בקצרה. 

נצטוו  ישראל  רק  זרה, שכן  נפשו על עבודה  אינו מצווה למסור את  נח  בן  א. 

"ואהבת את ה' א-לוהיך בכל לבבך ובכל נפשך" )דברים ו, ה( — "אפילו הוא נוטל את 

נפשך" )ברכות סא, א(, ואילו בן נח, כל עוד בליבו הוא מאמין בה' ועבודתו אינה אלא 

משום אונס, כל זמן שהוא ממשיך להאמין בה' בליבו, יוכל לעבוד עבודה זרה כלפי 

חוץ ולא להיהרג )ראו סנהדרין עד, ב(. כמו כן, עניין קידוש השם אינו נוהג בפני בני נח, 

ולכן ישראל או בן נח שאולצו לעבור עבירה שאינה מהעבירות החמורות בפני עשרה 

נכרים, אינם חייבים למסור את נפשם )שם(. 

אין מקבלים ממנו קורבן לה',  זרה,  יהודי שעובד עבודה  היינו  יהודי מומר,  ב. 

)ויקרא א, ב(  זרה, מקבלים ממנו קורבן. שנאמר  נח, אפילו היה עובד עבודה  בן  אבל 

"אדם כי יקריב מִִכֶֶּם קרבן", דרשו חכמים )חולין ה, א(: "'מכם' — ולא כולכם, להוציא 

ולא באומות", שמבני האומות מקבלים קורבן גם  'מכם', בכם חילקתי  את המומר. 

כשהם עובדים עבודה זרה. 

ג. כיוצא בזה למדנו, שכאשר סיים שלמה המלך לבנות את בית המקדש, התפלל 

לה' וביקש שכאשר יבואו ישראל להתפלל במקדש, ייענה ה' לתפילתם כפי המגיע 

להם על פי מעשיהם וזוך לבבם. אולם כשיבוא נוכרי להתפלל לפני ה', ביקש שלמה 

שישמע ה' תמיד את תפילתו, כדי שיתחזק באמונתו, שנאמר )מלכים א, ח, מא-מג(: "וגם 

אל הנכרי אשר לא מעמך ישראל הוא, ובא מארץ רחוקה למען שמך... ובא והתפלל 

אל הבית הזה. אתה תשמע השמים מכון שבתך ועשית ככל אשר יקרא אליך הנכרי, 

ידעון כל עמי הארץ את שמך, ליראה אתך כעמך ישראל". ביארו המפרשים  למען 

)רש"י, רד"ק, אברבנאל, אלשיך, מלבי"ם(, ששלמה ביקש שייענה ה' לתפילת הנוכרים למרות 

שאין ליבם שלם באמונתם, ואף אם היו עובדי עבודה זרה, כדי לקרבם. 

ד. מצווה על עם ישראל לבער עבודה זרה מארץ ישראל, וכן מצווה על כל יחיד 

מישראל, בין בארץ בין בחוץ לארץ, לבער עבודה זרה שנפלה בחלקו. אולם לבני נח 

אין חובה לבער עבודה זרה מארצם, וכן אין חובה ליחיד לבער עבודה זרה שנפלה 

בחלקו )ראו פנה"ל אמונה ומצוותיה ג, ט-י(.

ה. אסור ליהודי ליהנות מעבודה זרה, מכלי תשמישה או מהתקרובות שמקריבים 

לה, ואף אסור לו למכור אותה וליהנות מדמיה, אלא מצווה עליו לאבדה מהעולם. 

ליהנות  להם  מותר  אף  אלא  זרה,  עבודה  לאבד  מצווה  שאין  רק  לא  נח  לבני  אולם 

דין  זרה שבית  "כל עבודה   נראה שבכך גם מתחזקת טענת המקילים ביחס להבנה המצומצמת במשפט  .28

של ישראל ממיתין עליה, בן נח נהרג עליה", שכן על כרחנו לא התכוונה הגמרא להשוואה כללית של בני נח 

לישראל לכל ענייני עבודה זרה, אלא עסקה אך ורק בצורת הפולחן.



 בארות |  32

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

מדמי עבודה זרה וכל הנלווה לה, וכפי שהורו למי שעומד להתגייר, שכדי שלא יפסיד 

את דמי הפסלים שלו, ימכרם ויקבל את הכסף תמורתם בעודו נוכרי, ואחר כך יתגייר 

)עבודה זרה סד, א(.

פרק ה – תהליך זיכוך האמונה הנוצרית והשפעותיו ההלכתיות
בפרק זה נציג את תהליך זיכוך האמונה הנוצרית לאורך הדורות כפי שהשתקף בדברי 

תהליך  לפיהם  הקודם,  בפרק  הצענו  אותם  היסודות  לפי  מובן  זה  זיכוך  הפוסקים. 

תיקון אמונות העמים נעשה בהדרגתיות על ידי הפשטתם וייחודם לאל עליון, כאשר 

ישראל  שאמונת  היסטורי  בתהליך  והולך  המיתקן  אלילי  צד  בדתם  נותר  במקביל 

בו. במסגרת תהליך זה מעמדם ההלכתי עשוי להשתנות מעובדי עבודה  מפעפעת 

מסכימים  בהכרח  המקורות  כל  לא  כי  לציין  יש  בשיתוף.  לעובדים   — גמורים  זרה 

זה עם זה; חלקם מתייחסים לנוצרים כמי שעברו מאמונה אלילית לאמונת שיתוף, 

וחלקם סוברים שהנוצרים עברו לאמונת הייחוד.

נכרים שבחוצה לארץ לאו עובדי עבודה זרה אלא מנהג אבותיהם בידיהם

ואין  נאסרת בהנאה,  אינה  גוי ששחט שחיטתו  ביארה שסתם  ב(  )יג,  בחולין  הגמרא 

צורך לחשוש שמא השוחט הוא מין שאדוק בעבודה זרה, משום שרוב הגויים אינם 

יוחנן: נכרים שבחוצה לארץ לאו עובדי עבודה  מינים, ומבארת הגמרא: "אמר רבי 

זרה הן, אלא מנהג אבותיהן בידיהן". 

נוספים. כך התיר רבנו גרשום  זה הורחב בימי הראשונים לדברים  יסוד היתר 

וכן התיר, ובעקבותיו ראשונים רבים,  מאור הגולה הנאה מבגדי הכמרים הנוצרים, 

מסחר עם הגויים ביום אידם משום שבשעת הדחק ניתן לסמוך על כך שהגויים בימינו 

אינם עובדים ע"ז. בדומה לזה התיר רש"י הנאה מיינם של גויים לפי ש"אינן בקיאים 

בטיב עבודה זרה". גם דבריו הובאו בראשונים רבים. וכן הביאו ראשונים רבים נימוק 

זה כאחד הטעמים להקל בהשבעת נוכרי. וכן הביאוהו בעל העיטור ותשב"ץ ביחס 

ליהודי שהמיר דתו.

אפשר היה לפרש את דברי הגמרא והראשונים באופן מצומצם: הגויים שבחוץ 

לארץ אינם עוסקים בפרקטיקות מסוימות של עבודה זרה, ולכן אין איסור לעשות 

מעשים ששייכים לאותן פרקטיקות, אבל אין הכוונה שהגויים אינם נחשבים עובדי 

יו"ד קלא(, שאין לומר  )שו"ת,  וכפי שהדגיש בדבריו החתם סופר  עבודה זרה גמורים. 

שמה שהתיר הרמב"ן ליילד עובדת כוכבים הוא בגלל שהפסיקו להיות עובדי עבודה 

זרה, אלא רק בגלל שבפועל הם אינם מנסכים: "ואין לומר דהוה ס"ל גויים בזמנו לאו 

עובדי ע"ז נינהו, דפשוט דהיינו לענין אזיל ומודה. וכן לענין סתם יינם דלא אדיקי 



33  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

בזמן הזה כולי האי, אבל פשיטא דעבודתו עבודה זרה גמורה היא".29 לפי זה צריך 

לבאר שבכל אחת מהסוגיות חל שינוי בפרקטיקה באותו איסור. הוי אומר, אם מצאנו 

שמקילים ביין נסך, הרי זה מפני שבפועל אין הגויים מנסכים, ואם מקילים במסחר 

ביום אידם, הרי זה משום שבפועל אין הגויים מודים לאלוהיהם ביום אידם, וכן על 

זו הדרך. 

אמנם מדברי פוסקים רבים עולה שהפירוש רחב יותר, וההסתמכות על קולא זו 

נובעת מיחס כללי לעבודתם של הגויים. וכפי שביאר זאת באופן נאה מהר"ץ חיות 

)תורת נביאים פרק יא, הע' א( ביחס להבדל בין עבודה זרה בשיתוף בארץ ישראל ובחו"ל: 

"ולדעתי כוונו חז"ל באמרם )חולין יג, ב( 'נכרים אשר בחוץ לארץ עובדי עבודה זרה 

שחיטת  במשנה  דחולין  ראשון  פרק  להרמב"ם  המשנה  פירוש  ועיין  הם'.  בטהרה 

ולטלסמאות,  לצורות  העובדים  זרה:  עבודה  מיני  שני  שיש  שכתב  א(,  )משנה  עכו"ם 

ומין השני שעובדים מתורת מנהג אבותיהם. ועל זה אמרו חז"ל: נכרים בחוץ לארץ 

עובדי עבודה זרה בטהרה הם. והכוונה, שעיקר כוונתם רק לא-לוהי הא-לוהים, רק 

הם משתתפים בעבודתם עוד דבר אחר, וזה לא נאסר לבני נח רק בארץ ישראל, אבל 

בחוץ לארץ לא נאסר שיתוף לנכרים, ומפני זה בחוץ לארץ היו עובדי עבודה זרה 

בטהרה, מפני שלא נאסרו בשתוף".30 

ונבאר זאת בדברי הפוסקים סוגיה אחר סוגיה. 

א. בגדי כמרים

רבנו  נשאל  כא(.31  )שו"ת  עצמו  גרשום  רבנו  בדברי  מהתבוננות  עולה  כך  ראשונה, 

ויכוח לגבי הנאה מבגדי כמרים. היה מי שרצה לאוסרם  גרשום מקהילה שהיה בה 

כדין משמשי ע"ז, ולעומתו היה מי שטען שבגדי הכמרים אינם נחשבים משמשי ע"ז: 

"וששאלתם שהורה לכם החבר שלא להלוות על בגדי הכומרין שמזמרין בהם לפני 

ע"ז ואומרים שהן משמשי ע"ז ואסורין... אין לנו לאסור עליהן, שבשעת הדחק ואנן 

בחוצה לארץ... משמשי ע"ז אין לנו לאוסרן, שמשמשי ע"ז אינן אסורין עד שֶֶׁיַַּעַַבְְדוּ. 

כיון דגויים שבחוצה לארץ אינן עובדין ע"ז — אף על פי שעובדין אותה, אינה נחשבת 

מחשבתם  סתם  שתהא  בה  אדוקין  שאינן  הן,  ע"ז  עובדי  לאו  "פירוש,  הרי"ד:  מדברי  בפשטות  עולה   וכן  .29

לה, כמו שהיו אדוקין בה האמוריים. אבל מיהו ע"ז גמורה היא לכל דבר, אלא שאינן אדוקין בה שיהא בהם דין 

מינים" )פסקי רי"ד חולין יג, ב(. 

 וראו גם בנוה שלום לר' שלום הכהן שולאל )ע"ז ב, א 'כתב מהר"ם'(, מרבני אלג'יר: "כתב מהר"ם על מ"ש  .30

התוספות 'וקי"ל בגווייהו דלא פלחי לע"ז', וז"ל: 'פירוש, דאין דרכם דאזיל ומודה לע"ז בשביל הנאת משא ומתן 

וכיוצא בזה' עכ"ל. ואנכי איש צעיר לא ידעתי מי גילה לו רז זה בהבנת דברי התוספות, דמפשט דבריהם משמע 

דלא פלחי כלל, וכן מוכח מהראיות שהביאו דר"י ודרבה דלא פלח לע"ז כלל קאמר. וכן משמע בהרמב"ם וש"ע 

סי' קמ"ח. ושו"ר שכתבו כן משם פה"ת בדברי הרב הנז', עיין בהגה"מ פ"ט ובהר"ן ודו"ק". 

 ראו תשובות רבנו גרשם מאור הגולה, ניו יורק תשט"ז, עמ' 75–77, ובהערות המהדיר שלמה אידלברג שם. .31



 בארות |  34

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

ע"ז. אבל ע"ז עצמה אסורה, דתנן )עבודה זרה ד, ד( 'ע"ז של נכרי אסורה מיד', בין נעבדת 

בין אינה נעבדת". רבנו גרשום מדגיש שברמה העקרונית בגדי משמשי ע"ז נחשבים 

גויים שבימינו, שכל משמשי ע"ז שלהם  נכון לגבי  כמשמשי ע"ז, אלא שאין הדבר 

מותרים. ברור שרגמ"ה מדבר על דברים שבפועל שימשו לפולחן נוצרי. אין אפשרות 

להבין בדבריו שהכוונה לכך שהכמרים אינם עושים פעולה זו או אחרת, ואף על פי כן 

הוא סבר שהם "אינן עובדין ע"ז" ועבודתם "אינה נחשבת ע"ז".32 

נא(:  אלף  סוגיות,  וביאורי  )תשובות  בראבי"ה  גם  מופיעה  לשון  בשינויי  זו  תשובה 

"וראיתי שהשיב רבינו גרשום מאור הגולה, ששאלתם על בגדי הכומרים שמזמרין 

ב(  יג,  )חולין  יוחנן  יש לסמוך אדרבי  ואסורין —  ואומרין שמשמשי ע"ז הם  בהן לע"ז 

ביום  עמהם  ולתת  לשאת  מותר  הילכך  הם,  ע"ז  עובדי  לאו  לארץ  שבחוצה  דגוים 

'אבד  ב(  נא,  זרה  )עבודה  כדתניא  שיעבדו,  עד  אסורין  אינן  ע"ז  דמשמשי  וכיון  אידם. 

תאבדון וגו' )דברים יב, ב(, בכלים שנשתמשו בהם לע"ז הכתוב מדבר' וכו', וכיון דלאו 

עובדי ע"ז, הם אע"פ שעובדין ע"ז — אינה נחשבת ע"ז". וכן בשו"ת מהר"ח אור זרוע, 

קעה )אמנם לא מובא שם בשם רבנו גרשום(.

ב. מסחר ביום אידם 

ימים לפני אידיהם, מפני  א, א( מבואר שאין לסחור עם הגויים שלושה  )ע"ז  במשנה 

אין אסור אלא  ב( מבואר ש"בגולה  )ז,  כך להודות לאליליהם. בגמרא  שיבואו מתוך 

יום אידם", כלומר אין איסור לסחור עם הגויים אלא ביום אידם עצמו אך לא בימים 

ביום  גם  הנוצרים  עם  ולתת  לשאת  נהגו  באשכנז  הראשונים  בימי  בפועל  שלפניו. 

אידם עצמו. בשאלה זו דנו ראשונים רבים ונימקו את המנהג מכמה טעמים. רבים 

מודים  שהגויים  מצוי  לא  שבזמננו  וציינו  הפולחן  בצורת  התמקדו  מהראשונים 

בפועל לאליליהם בגלל הצלחה במסחר.33 התוספות )ע"ז ב, א 'אסור לשאת'( הציעו לומר 

שההיתר נשען על כך שגויים שבחוצה לארץ אינם עובדי עבודה זרה, אך דחו זאת 

מכיוון שאף בגולה יום אידם עצמו אסור. ותירצו: "לכך נראה דטעם ההיתר משום 

שבימי  אף  כלומר  כוכבים".34  לעבודת  פלחו  דלא  בגוייהו  לן  קים  שבינינו  דעכו"ם 

 בנוסף, סופם של דברי רבנו גרשום מעוררים שאלה: אם הגויים אינם עובדי ע"ז, מדוע האליל עצמו אסור?  .32

וכן הקשו הרב יהודה הרצל הנקין )שו"ת בני בנים ג, לו( והרב אברהם דב ברקוביץ )'שימוש באולם שהעמידו בו 

צלמי אלילים', תחומין כג, תשס"ג, עמ' 489(. יעוי' בתירוציהם. לאור האמור לעיל, ייתכן שכוונתו שאף שהאליל 

כשלעצמו הוא ע"ז, המאמינים בליבם אינם מייחסים לו חשיבות כאליל, ועיקר כוונתם לבורא המתגלה דרכו. 

בהמשך נעסוק בשאלה מדוע "גמגם" רבנו גרשום בהיתר זה.

 רמב"ן )ע"ז יג, א(: "לא אדיקי ולא אזלו ומודו"; הגה"מ )ע"ז ט, ב(: "דלא אזלו ומודו"; רבנו יונה )ע"ז ב, א(;  .33

רא"ש )ע"ז א, א(: "דלא אזלו ומודו". וכן ראבי"ה )תשובות וביאורים אלף נא(, ראב"ן )ע"ז, רפח(, ריטב"א על 

אתר, ור"ן על הרי"ף )ע"ז א, ב(. ראו ב"י קמח, יב. 

 תוספות ממשיכים ומציגים היתר נוסף בשם רבינו תם, לפיו האיסור אינו אלא בדברי תקרובת, ומסיימים:  .34



35  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

הגמרא היו הגויים עובדים ע"ז במידה כזו שנאסר לסחור עימהם ביום אידם, הגויים 

שבימי הראשונים אינם עובדי עבודה זרה ומותר לסחור עימם אף ביום אידם. 

עם  מסחר  גם  שהתיר  שלמדנו(,  )בתשובה  גרשום  רבנו  את  לבאר  יש  שכך  ונראה 

הגויים ביום אידם וביסס את דבריו בין השאר על הגמרא בחולין - "נוכרים שבחוץ 

להתיר  אפשר  היה  הגמרא  שבזמן  כוונתו  שאין  הן",  זרה  עבודה  עובדי  לאו  לארץ 

מסחר, אלא שבימיו התרחב העיקרון שבגמרא להתיר מסחר אף ביום אידם עצמו: 

"וגם הורה לכם החבר שלא לישא וליתן באידיהן של גוים יום אידם כשמואל, אמנם 

כי כן מפורש במסכת ע"ז, אבל בישראל נהגו לישא וליתן באידיהן של גוים ואין לנו 

אדרבי  לסמוך  לנו  יש  הדחק  שבשעת  עליהן,  לאסור  לנו  אין  עוד  עליהן...  לאסור 

וליתן  וכיון דאין עובדין ע"ז אין לנו לאסור שלא לישא  יוחנן... ואנן בחוצה לארץ, 

ביום אידם".

וכן כתב רבנו ירוחם )תולדות אדם וחוה יז, ה( בניסוח מעט שונה, שהגויים שבימינו 

ובזמן הזה הכל מותר אפילו  זקנו רש"י,  "ופרשב"ם בשם  זרה:  אינם עובדי עבודה 

ביום אידם, שגוים בזמן הזה לאו עובדי עבודה זרה הם אלא מנהג אבותיהם בידיהם".

ההבנה שהקביעה שהגויים היום אינם אדוקים בדתם מתייחסת לצד התאולוגי 

גויים  י( שמנה את ההיתר של  )פרק  ופרח  גם מדברי כפתור  עולה  ולא לצד המעשי 

'לא קאזלו  נוסף על ההיתר של  זרה הם כהיתר  שבחוצה לארץ לאו עובדי עבודה 

ומודו': "פי' רבינו שמואל בשם רש"י ז"ל זקנו, דמן הדין אינו אסור אלא יום האיד 

ניטל וקצח שלהם,35 אבל שאר אידם אין תופסין  כגון  ישו הנוצרי,  שעושין בשביל 

יש  בשבילו  שעושין  אותו  ואפילו  ומודי.  אזיל  בהו  למימר  שייך  ולא  ממשות  בהם 

להתיר  טעם  יש  עוד  ומודו...  אזלו  לא  דהאידנא  בגוויהו  לן  דקים  מטעם  להתיר 

מנהג  אלא  הם  זרה  עבודה  עובדי  לאו  לארץ  שבחוצה  גוים  ב(  יג,  )חולין  מדאמרינן 

אבותיהם בידיהם".

כך עולה מדברי הש"ך )קנא, ז(, שדייק מלשון הרמ"א שסיבת היתר למסחר לפני 

יום איד הוא משום שעבודת הגויים בשיתוף. כלומר, הנימוק המרכזי להיתר המסחר 

הוא עובדת היות הנוצרים באירופה עובדי ע"ז בשיתוף.

כך הוא בתשובה מאת רבי דוד בן רפאל מילדולה, שפורסמה בכתב העת התורני 

"פרי עץ חיים" )כרך ה, אמסטרדם תע"ב, נא,א(: "הרי שמכל הני רבוואתא נראה כי בזמן 

הזה אין הגוים אדוקים בע"ז, ולא עליהם נאמר )שמות כג, יג( 'ושם אלקים אחרים לא 

"לפי פירוש ר"ת אין לתמוה על מנהג העולם ]לסחור עם הגויים[, שאפילו אם היו מחזיקין אותם כעובדי עבודת 

כוכבים, שהרי אינם עושים שום תקרובת אלא במעות ובזה לא שייך הרווחה". 

לחג  גנאי  כינוי   — "קינח"-"קינה"  של  שיבוש  הוא  "קצח"  ואילו  המולד",  כ"חג  הידוע  החג  הוא   "ניטל"  .35

ביאליק  מוסד  א,  התוספות  בעלי  אורבך,  א"א  אצל  )ראו  "אלוהיהם"  מות  על  וקינה  אבל  יום  שהיה  הפסחא, 

תשס"ח, עמ' 55 הע' 85(.



 בארות |  36

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

תזכירו ולא ישמע על פיך', כי הם משתפים שם שמיים ודבר אחר, ובני נח לא נזהרו 

על השיתוף. ועוד שכיון שלא אדיקי נינהו לא אזלו ומודו, ולכן נהגו כל העולם לשאת 
ולתת עמהם אפילו ביום אידם".36

יו"ד קיב(, מגדולי איטליה, שהשווה בין טעם  )זרע אמת ב,  וכן רבי ישמעאל הכהן 

ההיתר של שבועה שבדברי הש"ך, לטעם ההיתר שהזכירו התוספות במסחר שאינם 

עובדי עבודה זרה: "כתבו התוספות בריש ע"ז ד"ה אסור לשאת ולתת עמהם וכו', 

לכן נראה טעם ההיתר משום דגוים שבינינו קים לן בגוויהו דלא פלחי לע"ז... ובאמת 

ולא מצינו  ודבר אחר  כוונתם לשמים לסיבה ראשונה אלא שמשתפים שם שמיים 

שיהיו מוזהרים הבני נח על השיתוף, כמ"ש הר"ן בספ"ק דע"ז, יע"ש דהתיר מטעם 

זה לעשות שותפות עם הגוי בזמן הזה, דהא מה שאסרו רז"ל להשתתף עם הגוי הוא 

משום דשמא יתחייב שבועה וישבע בע"ז, ועובר הישראל משום 'לא ישמע על פיך', 

מה דלא שייך בזמן הזה דכוונתם לסיבה ראשונה".37 

הרב נתן מאז )בנין שלמה עז ב, א(, מרבני פרנקפורט, כתב את הטעם להיתר המסחר 

מפני שעובדים בשיתוף כטעם נוסף לדברי הראשונים: "לכך נראה משום דקים ליה 

בגווייהו דלא פלחי ע"ז וכו' עכ"ל. ונראה לי עוד טעם ההיתר לפי מה שכתב הרא"ש 

לו  יתחייב  דילמא  הגוי  עם  להשתתף  דאסור  שם  דאמרינן  מה  על  מיתות,  ד'  בפ' 

שבועה ונשבע בשם ע"ז, ועבר הישראל משום 'לא ישמע על פיך', וכתב שם דבזמן 

הזה מותר משום דמשתפים שם שמים ודבר אחר, ולא מצינו דאסור לגרום לאחרים 

לשתף, וגם 'לפני עור' ליכא דלא מצינו דהוזהרו על השיתוף, עכ"ל שם. וכ"כ תוספות 

שם. אם כן מהאי טעמא יש להתיר כל משא ומתן. שוב מצאתי שכתב טעם ההיתר 

סימן קנ"א על מה דאמרינן שם דברים שאסור למכור לעולם  ד"מ  זה בש"ך בשם 

לעכו"ם משום 'לפני עור' ע"ש".

וכן בדין מתנות הדומה למסחר. רבי יוסף דוד, מרבני סלוניקי, בבית דוד )א, יו"ד 

אידם  ביום  דורון מראש הכמרים  נטה להתיר לקבל  ו(,  גם בדרכי תשובה קמח,  עו; מובא 

אף שהוא אדוק בע"ז, "ויודע טיב טינופה, ובית התועבה בקרבו בחצרו ובטירותיו", 

ונימק זאת מדיוק הבית יוסף שאף גויים שאנו רואים שאדוקים בע"ז, אינם יודעים 

כל כך בטיבה הרוחני: "הרי דקדק לומר דאינם יודעין בטיב עבודה זרה כל כך, משמע 

דאע"ג דחזינן להו דאדיקי בעבודה זרה — שרי, דעיקר טעמא לאו משום דלא אדיקי 

אלא שאינם יודעים כל כך בטיבה" )אמנם ציין שמלשון הרא"ש שמשמע שההיתר הוא דווקא 

בגלל שבפועל לא מודים(.

 בדבריו מבואר הקשר בין שני ביאורי הראשונים השונים לגבי לא אדוקים — חוסר האדיקות שלהם משפיע  .36

על אמונתם וממילא גם על מעשיהם.

 ולכך נראה כיוון גם מרגליות הים )ע"ז ב, א(, שכוונת התוספות להיתר שהביא הש"ך.  .37



37  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

וכן פסק רבי עבדאללה סומך בשו"ת זבחי צדק )ג, קלג( לגבי ההודים: "וכי תימא 

כיון שאנחנו רואים דההודים האלו אדיקי בעבודה זרה בזמן הזה, אם כן אסור אפילו 

בזמן הזה? זה אינו, דכבר כתב הרב בית דוד ז"ל דלסברת מרן ז"ל אע"ג דאדיקי בע"ז, 

כיון דאינם יודעים בטיב שלה מותר עי"ש".

ג. שבועה

נאמר  בגמרא  לעיל,  שהוזכר  כפי  שבועה.  לגבי  הראשונים  מתירוצי  גם  עולה  וכך 

שאסור לעשות שותפות עם עובד ע"ז שמא יצטרך להשביעו ויבוא לידי הזכרת שם 

וחומר שאין להשביע את הנוצרי.  אלוהים אחרים. לכאורה מדברים אלו עולה קל 

אמנם ראשונים רבים הביאו את דברי ר"ת שהתיר להשביע נוצרי ומנה כמה סיבות 

לכך. לצד הסיבה שהוזכרה לעיל שבני נח לא הוזהרו על השיתוף )שנחלקו האחרונים 

בידיהם"  אבותיהם  ש"מעשה   - נוספת  סיבה  הוזכרה  בהרחבה(,  לעיל  כמבואר  בפירושה, 

הנימוק  א, הביא רק את  א,  בכורות  רצז; רא"ש  ירושלים תשע"ד,  סיני, מכון  )שו"ת מהר"ם מרוטנבורג 

רנט  רקנאטי,  מנחם  לרבי  הלכות  פסקי  קמב;  ד,  או"ז  בידיהם;  אבותיהם  ושמנהג  בקדושים  שנשבעים 

)דפוס בולוניה, כה, ב-כו, א(; הובא בסנהדרי גדולה ו, מכון הרי פישל תשל"ד, עמ' רטו הע' 449(. 

ישבע  שהגוי  לחשוש  צריך  שאין  שהכוונה  להבין  שייך  לא  זה  שבמקרה  ברור 

כרחנו  על  באלוהיו.  הגוי  את  להשביע  עומד  שבפועל  במי  מדובר  שהרי  לאלוהיו, 

בידיהם", שהגוי אמנם נשבע באלילו אך הוא  שהכוונה במשפט "מעשה אבותיהם 

אינו מאמין בו.

ד. יין נסך 

בדומה לזה התיר רש"י )שו"ת, שכז( הנאה מיינם של גויים לפי "שאינם בקיאים בטיב 

ע"ז": "וכן פי' הר' יהודה ור' נתן ורבינו שמואל בשם רש"י ז"ל: גוים בזמן הזה אינן 

בקיאין בטיב ע"ז, והוו כתינוק בן יומו שמגעו אינו עושה יין נסך, ועל סמך זה רגילין 
עכשיו ישראל ליקח מן הגוי חובו מיין של גוים". ודבריו הובאו בראשונים רבים.38

לכאורה אפשר היה להבין בדברי רש"י שהגויים אמנם נחשבים עובדי ע"ז אבל 

בפועל לא עוסקים בפרקטיקת הניסוך, אלא שקשה, שהרי בפועל נוצרים מנסכים 

יין! על קושי זה עמד הבית יוסף )יו"ד קכג, א(: "ואני תמה על דברי רשב"ם בשם רש"י, 

היאך כתבו דגוים בזמן הזה אין רגילים לנסך לע"ז, דהא חזינן הני גוים דמנסכו יין 

ולחם אונים היא להם, והיא עיצומה של ע"ז". ונדחק לומר שצורת הניסוך הנוצרית 

 היתר זה הופיע אצל רבים מראשוני אשכנז, ביניהם התוספות )ע"ז, נז, ב 'לאפוקי'(, הרא"ש )שם ז( והמרדכי  .38

סיכום  ראו  הדחק.  בשעת  רק  עליו  מסתמכים  ובפועל  זה,  היתר  קיבלו  שלא  מהראשונים  יש  אמנם  )תתמו(. 

הדעות בבית יוסף קכג, א, ופנה"ל כשרות כט, ג, הע' 3.



 בארות |  38

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

שונה מהניסוך הקודם האסור, יעוי"ש. אמנם הב"ח )שם קכג, א( ביאר שאף אם הגויים 

עבודה  עובדי  אינם  הגויים  שכן  היין,  את  לאסור  ניסוכם  בכוח  אין  בפועל  מנסכים 

זרה כי "מנהג אבותיהם בידיהם": "ולפעד"נ דאין צורך לחלק בכך, אלא אם תמצי 

לן  דקיימא  כיון  מקום  מכל  פנים,  ניסוך  בדרך  ע"ז  קמי  ליה  ושפכין  דמנסכין  לומר 

דגוים שבחוצה לארץ לאו עובדי עבודה זרה נינהו אלא מנהג אבותיהם בידיהם, אם 

כן מה שמנסכין יין לע"ז אין קרוי ניסוך כלל, כיון דקרינן בהו שאינן יודעין בטיב ע"ז 

ומשמשיה, דמהאי טעמא נמי אין רגילין לנסך לע"ז, כלומר אין רגילין לנסך תמיד 

אלא לפעמים". והסכים עם דבריו הש"ך )שם ס"ק ב(. 

שהגויים  בכך  ההיתר  סיבת  את  לנמק  שדקדק  )צו(  הכלבו  לשון  גם  נוטה  וכן 

שבחו"ל אינם עובדי ע"ז ולא כתב שאינם אדוקים, מה שיכול היה להתפרש באופן 

מצומצם: "עוד כתוב בתשובת הגאונים, דגוי בזמן הזה אינו עושה יין נסך. וכן פרש"י 

ז"ל פרק שני דיבמות דגוים שבחוצה לארץ לאו עובדי עבודה זרה הן. על זה סומכין 

עמ'  ה  כרך  תשס"ט,  פלדהיים  בו,  כל  אברהם,  דוד  הרב  הערות  )וראו  בחובותיו"  נסך  יינם  ליקח 

תשסח-תשסט(. באותו אופן כתב כפתור ופרח )פרק י( לגבי היתר יין נסך את סברת "לאו 

עובדי עבודה זרה" כסברה נוספת לסברה שלא מנסכים: "הרי מסכת חולין פרק קמא 

)יג, ב( אמרינן, גוים שבחוצה לארץ לאו עובדי עבודה זרה הם, אלא מנהג אבותיהם 

בידיהם. ומזה הטעם הוא דפסק רבינו שמואל ז"ל כרבי אליעזר דלא חייש לזיופא, 

וכל שכן בזמן הזה שאינם מנסכין, דלא צריך חותם בתוך חותם, וכיון דאמר חותם 

אחד לא טרח ומזייף". 

יסוד זה ביאר הרב מרדכי הורוביץ )מטה לוי ב, יו"ד כח(: "וכל הפוסקים שמימיהם 

אנו שותים הקילו בסתם יינן בהנאה ויסדו דבריהם על דבר זה, ורק בשתיה אסור כיון 

דיינם אסרו משום בנותיהם )עבודה זרה לו, ב(, ולא משום ע"ז. וכיון דלאו עובדי עבודה 

דין  שהשוו  הפוסקים  מלשון  והוכיח  והוסיף  הנאה...".  איסור  לענין  הקילו  הם  זרה 

גויים שבזמננו לדין ישמעאלים.

ה. יהודי מומר

כן עולה גם מדברי בעל העיטור )אות ק, קידושין דף עח, א( שנימק מדוע קידושיו של יהודי 

שהמיר דתו לנצרות תקפים — מפני שהגויים עצמם אינם עובדי ע"ז, הרי שאמירה זו 

לא נוגעת לפעולה ספציפית אלא לאמונת הנוצרים כולה: "ומסתברא דכיוון דגוים 

שבח"ל לאו עע"ז הן, האידנא לאו מומר לע"א".39 והביאו בשו"ת תשב"ץ )ג, מג(.

יהודי  של  דינו  על  מדבר  הוא  שהרי  כלל,  ע"ז  עובדי  אינם  שהנוצרים  לכאורה  עולה  שמדבריו  לציין   יש  .39

שהמיר לנצרות. הרב פרנקו )שערי רחמים א, או"ח ה( ביאר כוונתו שאף לישראל איסור שיתוף הוא מדרבנן. 



39  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

לא אדוקים בצד האלילי

קביעת הראשונים והאחרונים שראינו, לפיה הנוצרים אינם אדוקים בדתם, לכאורה 

תמוהה. הרי מיליונים רבים של נוצרים אדוקים מאוד בדתם הנוצרית. בוודאי היה 

נכון בימי קדם, שהרי דברי הראשונים נאמרו סמוך למסעות הצלב, מסעות  הדבר 

ארוכות  תקופות  בכופרים.  להילחם  מנת  על  ממקומם  נוצרים  רבבות  יצאו  שבהם 

לא  בנוסף,  המלכים.  ממליך  והיה  באירופה  הגדולה  ההשפעה  בעל  היה  האפיפיור 

מובנת התלבטות הראשונים ביחס לשאלה האם גויים שבחוצה לארץ עובדי עבודה 

במציאות?!  בו  להתבונן  שאפשר  במשהו  להתלבט  אפשר  איך  שהרי,  לא.  או  זרה 

עובדים  ויכלו לברר אם הם  הנוצרים שחיו בקרבתם,  ודאי שהראשונים הכירו את 

ע"ז בפועל או לא עובדים. לכן נראה יותר להסביר כי "לא אדוקים בדתם", היינו לא 

אדוקים בצד האלילי שבדתם. כלומר, הנוצרים מאמינים בקיומו של הא-ל, אך לא 

אדוקים בחלק האלילי שבנצרות.

לאור האמור לעיל נראה שניתן להבין את הטענה לפיה עובדי כוכבים שבימינו 

לאו עובדי ע"ז כך: 

אמת,  עם אמונה בא-לוהי  יחד  ודם  באל בשר  היווסדה האמינה  מאז  הנצרות 

מיסודה של אמונת ישראל ממנה יצאה. אמנם, לצד זה שימשו בה גם פסלים מוחשיים 

שנלקחו מהתרבויות המקומיות שעל תשתיתן הועמדה. בין עובדי האלילים, רבים 

התייחסו לפסלים כבעלי קיום עצמי, שאינו תלוי בריבונו של עולם. עם התקדמות 

העולם עברה האמונה הנוצרית תהליכים של הפשטה, התנתקות הדרגתית מסגידה 

לאלילים, והתקרבות עקבית לאמונת השיתוף. 

אבותיהם  ו"מנהג  אדוקים  אינם  בדורם  שהנוצרים  אמרו  הראשונים  וכאשר 

בידיהם", הכוונה היא שאף על פי שהם פועלים באותן טכניקות פולחניות, כוונתם 

לשם שמיים, ואותו האיש אינו אלא אמצעי מוחשי להתגלותו של אלוקים אחד, והרי 

זו כעבודה בשיתוף בדומה לעגל שנאמר עליו )שמות לב, ד( "אלה א-לוהיך ישראל אשר 

כל  זרה חמורה, שכן  העלוך מארץ מצרים". מובן שביחס לישראל מדובר בעבודה 

צמצום של הקב"ה כמתגלה בדמות מסוימת הוא צמצום האלוקות, אבל לבני נח אין 

עוון בתפיסה כזו. ומכיוון שצורת האמונה משתנה בין נוצרים שונים ממדינה למדינה, 

עיר ועיר ודור דור, לא אמרו הראשונים את הדברים כדברים ברורים וחד משמעיים.

זרה  שעבודה  המאמר,  בתחילת  שהבאנו  האחרונים  רוב  דברי  מתבארים  כך 

בשיתוף מותרת לגויים, לאור דברי חז"ל והראשונים.

ועוד אפשר לומר על פי האמור לעיל, שכיוון שע"ז בשיתוף קלה יותר גם לישראל, לא נאמרה עליה חומרת 

דין מומר.



 בארות |  40

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

יסוד דברי הראשונים שעבודה זרה בשיתוף מותרת לגויים

בכיוון זה הלכו כמה אחרונים, וביארו שהראשונים אמנם הביאו סברות שונות להתיר 

את מערכת היחסים בין היהודים והנוצרים בזמנם, אך ביסודן עומדת סברת השיתוף.

לאומות  בנוגע  גם  "אמנם  קטו(:  איברא,  )תשובות  הנקין  אליהו  יוסף  הרב  כתב  כך 

העולם אם הן קורין להי"ת א-להא דא-להיא, הכתוב מזכירן לטובה, וכבר כתבו שבני 

נח לא נצטוו על השיתוף, ופשטות הכתובים כן הוא... אומות העולם שבזמנינו אינם 

)ואפילו אותם שמשתחוים  יותר ע"ז מלבם  עובדי ע"ז, וכל שהדורות מתקדמים נעקרה 

לצלם אולי בזמנינו הוא אצלם כעין אנדרטא וצ"ע(. כנראה זהו הטעם שהקילו וחזרו והקילו 

ועוד.  ביין,  הנאה  ואיסור  בהמות  ומכירת  בתים  שכירות  לענין  נכרים  לדיני  בנוגע 

ואפילו יש מהם שעובדים ע"ז, רובא דרובא מהם לענ"ד בכלל גרי תושב". 

כן כתב הרב פרייס )משנת אברהם על סמ"ג א, ל"ת מה, קו )לא((: "ועיקר ההיתרים הללו 

שמביא רבינו, הגם שרש"י מפרש שם בהא דשמואל משום שאין אנו יכולים להעמיד 

את עצמינו מלישא וליתן עמם יותר מיום אחד משום פרנסה ומשום יראה — מכל 

סימן  בסוף  יוסף  הבית  שהביא  הא  על  בעיקר  בנוים  הללו  שההיתרים  נראה  מקום 

קמז, שהגוים שבגולה משתפים שם שמים ודבר אחר ואין הם מצווים על השיתוף, 

ע"ש. וממילא ליתא משום 'לא ישמע על פיך'. ובכלל, כל איסור הנאה מעניינים הללו 

אינם דאורייתא, ולכך הקילו משום פרנסה או משום יראה ואיבה. ובעל היראים הביא 

הא דשמואל הנ"ל". ומסיים: "ועל זה סמכו לישא וליתן עמם ביום אידם, והירא את 

דבר ד' יניח נשמתו בארץ חיים עכ"ל". 

וכך כתב הרב חיים דוד הלוי )עשה לך רב ט, ל(: "בויכוח שהתעורר אחרי הרצאתנו 

אמנם  דלהלן:  השאלה  העליון,  ביהמ"ש  שופט  אלון,  מנחם  פרופי'  לנו  הציג  הנ"ל, 

שיטתו  וזו  זרה  עבודה  עובדי  מכלל  הנוצרים  את  המוציא  המאירי  שיטת  ידועה 

נטו  מסויימות  בהלכות  כי  אף  אתו,  הסכימו  לא  הפוסקים  יתר  כל  אבל  העקבית, 

מכלל  בזמנינו  הנוצרים  את  להוציא  כוללת  הלכתית  למסקנא  הגענו  וכיצד  להקל, 

עובדי עבודה זרה? וזו תשובתינו: אמת ונכון שהמאירי הוא לכאורה יחיד בשיטתו 

שנזכרו  ההלכות  מכלול  בכל  עע"ז  מכלל  למעשה  הנוצרים  את  להוציא  הכוללנית 

בהן עע"ז, אבל אין הוא יחיד בסברתו שהנוצרים אכן אינם בגדר עובדי ע"ז. וכבר 

ציינו בדברינו היתרי גדולי הפוסקים בדין משא ומתן בימי אידיהן ולפניו, וכן הקולא 

בהנאה מסתם יינן )אף כי לא נתקבל על דעת כל גדוה"פ(. ואמנם הסבה הישירה היתה משום 

הפסד ממון — אבל בסיס ההיתר הוא משום שאינם בגדר עובדי ע"ז. והטור בסוף 

הם',  אליל  עובדי  דלאו  מותר  'שהכל  רש"י  בשם  הרשב"ם  מ"ש  ציטט  קמ"ח  סימן 

והיתר זה כולל כל מה שנכתב באותו סימן, וזה כבר כולל גם דין שאלת שלום וכפילת 

שלום שאינו שייך להפסד ממון". 



41  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

מדוע הראשונים לא הקלו לכתחילה?

ולא  נוספים  לתירוצים  הראשונים  נזקקו  מדוע  לשאול,  עלינו  לעיל  האמור  לאור 

זאת  עשו  זה  תירוץ  על  שנשענו  אלו  ואף  התאולוגי,  השינוי  על  בפשטות  סמכו 
בשעת הדחק?40

יהיו  "מוטב  בדין  שהאריך  לאחר  רק  זה  תירוץ  הביא  גרשום  רבינו  למשל  כך 

)ע"ז ב, א 'אסור לשאת'( בבואם להצדיק מנהג  שוגגים ואל יהיו מזידים". וכן התוספות 

אשכנז לשאת ולתת עם נכרים, צירפו להיתר כמה תירוצים שונים: חשש איבה, וכן 

שהוא כמחניף לגוי, ועוד חידש ר"ת בגמרא שאין איסור מקח וממכר אלא בדברים 

שהוא  הנכרי  השבעת  להיתר  צירף  ר"ת  וכן  שם(.  בתוספות  )מובא  לתקרובת  העשויים 

כמציל מידם, ועוד דייק שאין האיסור גמור, ושנשבעים בקדשים שלהם. גם הש"ך, 

הפסד  במקום  רק  שהוא  סייג  זה,  עיקרון  על  מקומות  בכמה  סמך  שראינו  שכפי 

)קכד, עא(.

ואכן כמה אחרונים מהמחמירים, הוכיחו כדעת הסוברים שעבודה זרה בשיתוף 

נחל  לח;  הכהן  )ושב  להתיר  אחרים  לתירוצים  נזקקו  שהראשונים  מכך  לגויים,  אסורה 

אשכול ג, עמ' 119 אות טז; אמרי דוד קפא; בני בנים ג, לו(.

החדשות  )שו"ת  כתב  שבפירוש  שאף  הרשב"א,  מדברי  נסתרת  זו  ראייתם  אמנם 

מכת"י, שסח( שבני נח עצמם לא הוזהרו על השיתוף, הרי כאשר בא להצדיק את מנהגי 

ההיתר, כגון להשביע את הנכרי, תירץ מספר תירוצים שאף אחד מהם אינו שבני נח 

לא נאסרו על השיתוף או דומה לו )רשב"א מגילה כח, א; שו"ת הרשב"א ד, קסה; ז, שה(. וכן 

לגבי מסחר עם גויים דן באריכות במנהג להקל, ולא הזכיר שהנוצרים הם עובדים 

בשיתוף ואינם נאסרים כלל )רשב"א ע"ז ב, א(. 

על כרחנו שהאיסור על הקשרים השונים בין יהודים ונוכרים נובע מכך שהיהודי 

מקשר את עצמו לעבודה זרה שנאסרה עלינו בתכלית, וכל היתר השיתוף נאמר רק 

של  ההרחקה  לחובת  נוגעים  הגויים  מן  ההרחקה  איסורי  אך  עצמם,  לגויים  ביחס 

ישראל מעבודה זרה. 

תירוץ  על  וכל המקילים שלא סמכו  גרשום  רבנו  דברי  גם את  ליישב  ניתן  כך 

זה בלבד, שכן הראשונים התלבטו איזה מהאיסורים שגזרו חז"ל שייכים גם במקום 

הדין,  מן  מותר  הדבר  כאשר  שאף  מצאנו  לכך  בהתאם  בשיתוף.41  עובדים  שהגויים 

 ראו בדברי הרב מיכאל פרץ )אהלי שם יו"ד ד, עמ' יט(, שלדעתו אף שרוב הראשונים לא קיבלו את הסברה  .40

שבני נח לא הוזהרו על השיתוף, הקלו משום שעובדי ע"ז שבימינו ליבם לשמים ומעשה אבותיהם בידיהם. 

עוד ראו מה שיישב בעניין זה בשו"ת ארחתיך למדני )א, יו"ד קלט, ז-ח( שאף אם הותר השיתוף לנכרים, חששו 

חכמים שיעבוד רק בפני הפסל לבדו.

 וכן כתב הרב מנחם שטרן )כוכבי בוקר ע"ז, ניו יורק תשע"ו, עמ' קא(. ראו עוד פנה"ל אמונה ומצוותיה  .41

ה, יא, שהציע מו"ר הרב מלמד ביאור נוסף לפיו חומרת האיסור הייתה בעבר כאשר היו יהודים בין הנוצרים, 



 בארות |  42

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

הורו הראשונים להימנע ככל האפשר מיחס עם עובדי עבודה זרה. וכן כתב הר"ן )על 
הרי"ף ע"ז א, ב( בשם הרמב"ן, יעוי"ש.42

כיוון אחר ליישב את הצורך של הראשונים לצרף סניפים נוספים הוא שמכיוון 

כזה  והרי דבר  כל אליל אחר,  ה' מעל  כזה המעמיד את  שהשיתוף המותר הוא רק 

יז,  ב  )מלכים  הרד"ק  בדברי  שראינו  וכפי  עצמה.  הדת  באותה  מאמינים  בין  משתנה 

ייתכן שאף  ולכן  ובוודאי דבר זה משתנה לאורך התקופות.  כח( לעניין השומרונים. 

ואם  קודמים,  אלילים  שעבדו  משום  אם  נחשבו כמשתפים,  לא  שבעבר  שהנוצרים 

קיום עצמי, עם השנים המצב  ל"אותו האיש" עצמו כאליל בעל  משום שהתייחסו 

השתנה. מחשש זה נזקקו הראשונים לצרף סברות נוספות. אמנם ככל שעברו השנים 

והזדככה האמונה, כך התחזקה היכולת לסמוך על היתר זה לכשעצמו.

שכתב...  ז"ל  הרמב"ם  דעת  "וכן  הרמב"ם:  בדעת  קיב(  )שו"ת,  ראנ"ח  כתב  וכן 

כדברי  שלא  ע"ז...  עובדי  מכלל  יצאו  ולא  הם  זרה  עבודה  עובדי  בכלל  שהנוצרים 

רשב"ם והמקומות שנהגו ליקח יין מן הגוים שאינם מחשיבים הגוים שבזמנם עובדי 

ע"ז. ואיפשר לחלק בנוצרים שבזמן הרב ז"ל, או שהרב ז"ל מלתא פסיקתא נקט — 

ישמעאלים דקים לן בהו בלתי ספק דלא פלחי, והוא הדין לכל נוצרים דלא פלחי, 

דאף בנוצרים שבזמן הזה מקומות מקומות יש, ולא פסיקא בהו מלתא. ומכל מקום 

אין לנו אלא פשיטות המנהג שכתבו הפוסקים האלה שפשט להתיר, וכדאי הוא זה 
לסמוך עליו בשעת הדחק לחששה זו".43

וכך שנים רבות לאחר מכן, כתב הרב יצחק אייזיק הלוי הרצוג ביחס לנוצרים 

שבזמנו, אותם הכיר היטב: "ובכל אופן על דרך שאמרו רז"ל, 'עכו"ם שבחו"ל אינם 

עע"ז ממש אלא מנהג אבותיהם בידיהם' )חולין יג, ב(, כך על כל פנים הנוצרים שבזמננו, 

אפילו קאטולים, אינם עובדי ע"ז במובן המקורי אלא לבם לשמים, אף על פי שהם 

וכן כאשר היו עוינים יותר לישראל והיו בגדר "מינים". תירוץ נוסף לשאלה מדוע נצרכו הראשונים לתירוצים 

יב(, שאף שמבחינת הסברה לא שייכות תקנות חז"ל לגבי עובדי  )בית רידב"ז  נוספים נמצא בדברי הרידב"ז 

השיתוף — "כל דבר שנאסר במניין" נאסר לכל הגויים. מכאן הוא אף מסיק מסקנה הלכתית לפיה דברים שלא 

נאסרו מפורש בחז"ל, כגון מכירת בית כנסת שעליו יקימו כנסייה, לא נאסרה לעובדים בשיתוף.

 דין זה הובא להלכה בראשונים רבים ביניהם הרמב"ן ע"ז יג, א; רא"ה וריטב"א ע"ז ו, ב; ראב"ן ע"ז רפח;  .42

אורחות חיים הלכות ע"ז אות א. וכן נפסק להלכה ברמ"א קמח, יב.

 ראו עוד בדברי רבי חיים פלאג'י )חיים ביד, יו"ד כו( שכתב ביחס לכניסה לכנסייה, שאף שהנוצרים עצמם  .43

אינם עובדי ע"ז ממש, שכן "מנהג אבותיהם בידיהם", מכל מקום הם מקיימים בבתי תיפלתם זכר לעבודה הזרה 

הקדומה: "ואל יקחך לבך לומר דבזמן הזה ליכא ע"ז כדכתבו הפוסקים לכמה מילי, דזהו לגבי הגוים דאין לדונם 

לעובדי ע"ז, אכן בית תיפלתם מקום מוכן לפורענות דמקטרין ועושים עבודתם זכר לע"ז של קדמונים, תינח 

דאינו ע"ז ממש נקוט מיהא פלגא, דמידי סרך טומאה וסטרא אחרא לא פלט. ובפרט כשהנכנס הוא ישראל זרע 

קדש דהחיצונים דבקים בו כמי שנכנס למקום הדְְּבוֹרִִים, וזה פשוט וברור". הרי שאף שסבר שהנצרות עצמה 

היתה בעבר ע"ז, כיום אין הנוצרים עובדים ע"ז.



43  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

 ה'דחוייעולם לה בתיקון לבש–נח  ינבל וףתשיב הרז הדובע

בעצמם אינם תופסים בשכלם את השוואת הסתירה שבין האחדות והשילוש" )תחוקה 

לישראל א, ב, ו(. 

ובאותה לשון כמעט כתב הרב חיים דוד הלוי )עשה לך רב ט, ל(: "זו דעת כמעט 

'אדומים  ע"ז:  בהלכות  שפסק  כפי  היא  הרמב"ם  דעת  אבל  הפוסקים  גדולי  כל 

עובדי עכו"ם הם ויום ראשון הוא יום אידם לפיכך אסור לשאת ולתת עמהם' וכו'. 

)ויש נוסחאות שכתוב בהם "נוצרים" במקום אדומים(. ולפי זה דעתו שנוצרים עובדי ע"ז הם. 

בזמן התלמוד  לגבי עכו"ם ממש, שכבר  לי שאותם טעמים שנאמרו  יראה  אעפי"כ 

לא נחשבו לעע"ז והם בחינת מנהג אבותיהם בידיהם, ניתן לומר כן לדעת הרמב"ם 

גם לגבי נוצרים בזמנינו. ועינינו הרואות שכיום רוב מאמיני הדת הנוצרית אין הם 

אדוקים בע"ז שלהם כמין שבימי התלמוד, ואף נחלשה בקרבם אמונת השילוש, ויש 

המסבירים אותה בדרך אליגורית וכדומה, ולכן ניתן לומר גם עליהם מנהג אבותיהם 

בידיהם. ועכ"פ הרמב"ם הוא יחידי בדעתו זאת".44 

סיכום
במאמר זה באנו לבסס את הקביעה לפיה לדעת רוב הפוסקים עבודה זרה בשיתוף 

מותרת לבני נח, להסביר את ההיגיון שלה ואת מקורותיה, ולבאר את תפקידה של 

אמונת השיתוף כחלק מתהליך תיקון העולם לידי אמונה שלמה.

המאמר פתח בסקירת מפורטת של מחלוקת האחרונים בסוגיה. הראינו כי אף 

הרמ"א  של  דעתם  היא  יותר  הרווחת  הדעה  האחרונים,  בין  מצויות  הדעות  ששתי 

והש"ך לפיה בני נח לא נאסרו על עבודה בשיתוף. ביארנו שעל אף המחלוקת, נראה 

ז,   באופן דומה ביארו האחרונים את ההבדל בין תקופת הגמרא שבפירוש אסרה מסחר עם נוצרים )ע"ז  .44

א(, ובין תקופת הראשונים שבה הקילו. כן כתב ביד דוד )ע"ז ב, א(: "ואפשר לומר דהנוצרים שהיו בזמן חכמי 

התלמוד היו עובדי ע"ז, אבל בזמן רש"י לא, דהרי ידוע דכמה שינויים באו באמונתם מזמן לזמן". 

וכן הרב שפרבר )אפרקסתא דעניא ג, יו"ד קנא( ביאר יותר את השינויים: "וי"ל דס"ל דשאני נוצרים הראשונים 

מנוצרים דדורות אחרונים, שכבר נפקחו עיניהם קצת לבלתי האמין בקדשים שלהם כח אלקות, ובימי הש"ס 

היו עוד אדוקים באמונתם הכוזבת... ומשמע לכאורה דס"ל דנכרים שבזמן הזה אינם כלל בכלל עובד ע"ז אפילו 

בדרך שיתוף, ומה שמכבדים לאותו פלוני אינו ע"ד אלקות".

ירוחם כפי שלמד בראשוני  יש מהמחמירים שבאו בטענה למקילים שהבנתם בנויה על הבנת הרמ"א ברבנו 

אשכנז, אך אינה מתאימה לפשט לשונם של ראשוני אשכנז הקדומים יותר )ראו למשל ושב הכהן לח(. טענה 

זו הורחבה בידי הרב אליהו זייני בספרו חסד לאומים חטאת, אור וישועה תשע"ז. יש לציין שטענה זו נסתרת 

מדברי רבנו גרשום שקדם לראשונים, ובפירוש דיבר על כך שהגויים שבדורו אינם עובדי ע"ז. ואפשר להשיב 

באופן עמוק יותר, שכן ההבנה לפיה היחס לנצרות משתנה ככל שהנצרות הולכת ומופשטת, והולכת ומטהרת, 

אבותיהם  ל"מנהג  התכוונו  הקדמונים  הראשונים  אם  אף  שכן  מלכתחילה,  זו  מטענה  העוקץ"  את  "נוטלת 

בידיהם" במובן מצומצם וזהיר, הרי אחרוני הראשונים, ועוד יותר מכך רוב האחרונים, ככל שראו את התקדמות 

הנצרות הלכו והרחיבו את ההיתר. בין כה ובין כה, רוב רובם של האחרונים סברו שע"ז בשיתוף מותרת לגויים, 

והדברים זוקקים הסבר עמוק כזה או אחר. 



 בארות |  44

שחור פריםאוהרב  םייק רואמ ברה

שיש הסכמה בדבר מעמדה של עבודה זרה בשיתוף כ"מעמד ביניים". שכן, מחד אף 

המחמירים מודים שעבודה זרה בשיתוף היא בדרגת חומרה פחותה בהרבה מעבודה 

הכותים  וממעשה  העגל  לחטא  חכמים  של  מיחסם  ללמוד  שניתן  כפי  גמורה,  זרה 

המקילים  גם  מאידך,  אליליהם.  לעבודת  ה'  יראת  את  כשצירפו  מהאריות  שנושעו 

לדעתם  שאף  ועוד  חמור,  באיסור  לישראל  אסורה  בשיתוף  זרה  שעבודה  מודים 

התיקון המלא יהיה כאשר העמים כולם ייחדו את ה' לבדו. 

מדברי  הראינו  השיתוף.  עבודת  של  מהותה  להבנת  יותר  נכנסו  בהמשך 

הראשונים והאחרונים כי השיתוף עליו דיברו הפוסקים הוא מצב שבו המאמין מכיר 

בכך שהבורא העליון נמצא מעל לכל הכוחות והפסלים, ואלו משמשים רק כמתווכים 

או כוחות הפועלים מכוחו. תפיסה זו של שיתוף מאפשרת "אחיזה" באלוקים, ובכך 

העמים  אמונת  התפתחות  של  הדרגתית  בדרך  חיובי  ואף  הכרחי  שלב  מהווה  היא 

והדתות לקראת ייחוד ה' השלם.

התפיסה לפיה עבודת השיתוף מותאמת לבני נח מתבטאת בפסוקים: "ופן תשא 

עיניך השמימה וראית את השמש ואת הירח ואת הכוכבים כל צבא השמים, ונדחת 

והשתחוית להם ועבדתם, אשר חָָלַַק ה' א-לוהיך אֹֹתָָם לכל העמים תחת כל השמים. 

ואתכם לקח ה' ויוצא אתכם מכור הברזל ממצרים, להיות לו לעם נחלה כיום הזה" 

או  מלאכים  להנהגת  נמסרו  האומות  שכל  הראשונים  שביארו  וכפי  יט-כ(.  ד,  )דברים 

בשורה  גם  מתבטאת  זו  תפיסה  בלבד.  ה'  נחלת  הם  ישראל  ורק  מעלה,  של  שרים 

זרה, הדרישה  באיסור עבודה  נצטוו  נח  בני  אף שגם  שעל  זרה,  הלכות עבודה  של 

המפורטת באיסורי עבודה זרה גבוהה יותר אצל ישראל מאשר אצל בני נח.

הכוזרי  שתיארו  כפי  ההדרגתי,  העולם  תיקון  חזון  עם  משתלבת  זו  תפיסה 

והרמב"ם. דתות העולם, על אף מגרעותיהן, משמשות כהכנה לבוא המשיח, אז כל 

העולם יכיר בייחוד ה'. אופיו של התיקון יכול לבוא על ידי טיהור הדתות עצמן. כך 

נטהרה אמונת הכותים על ידי העמדת פסליהם כמתווכים או אמצעים לעבודת ה', 

ועל ידי זה האמונה הלכה ונטהרה. על ידי השפעת ישראל ותורתם, במהלך היסטורי 

ארוך, מתחזק אור האמונה בעולם, ומובן איך הכוחות השונים, גם הגדולים והעצומים 

ביותר, נבראו בידי הקב"ה שמלוא כל הארץ כבודו.

זיכוך  לתהליך  הפוסקים  התייחסו  כיצד  הראינו  המאמר,  של  האחרון  בחלק 

של  שונות  הלכתיות  בהקלות  ביטוי  לידי  שבא  הדורות,  לאורך  הנוצרית  האמונה 

הראשונים והאחרונים, אשר ראו בגויים שבימיהם מי שאינם "אדוקים" באלילותם. 

ואין הכוונה רק מצד המיעוט בפרקטיקות אליליות מסוימות, אלא מצד זיכוך האמונה 

כולה. להבנתנו עמדה זו משקפת את עמדת רוב הפוסקים האחרונים שעבודה זרה 

בשיתוף מותרת לבני נח. 



הרב נועם ברנפלד

הינדואיזם – עבודה זרה בשיתוף

• פתיחה — קשיים בהכרת המציאות ובפסיקת 	

הלכה

• ההינדואיזם כעבודה זרה גמורה	

• הגדרת ההודים כעובדי עבודה זרה בעבר	

• הגדרת ההודים כעובדי עבודה זרה בדורנו	

• אינו 	 בהינדואיזם  הדרהמה  שזרם  טענה 

עבודה זרה

• ההינדואיזם כעבודה זרה בשיתוף	

• מושגים ועובדות יסוד	

• עבודה זרה בשיתוף	

• הכרעת הרב אליעזר מלמד	

• זרה 	 תמיכה בהגדרת ההינדואיזם כעבודה 

בשיתוף

• אמונה באל מופשט שאינו אלוהי ישראל	

• סיכום 	

הההינדואית,  באמונה  מאמינים  אדם  בני  ממיליארד  למעלה 

וסוגיית מעמדם ההלכתי לא לובנה כראוי  מאמר זה מציג את 

האפשרויות השונות שהועלו בסוגיה, ומבסס את העמדה שמעמדם של 

ההינדואיסטים הוא כעובדי עבודה זרה בשיתוף, שלפי רוב הפוסקים 

אינה אסורה לבני נח  עמדה זו מבוססת מחד על סקר אמונות 

רחב שנערך לאחרונה, כתבי ההינדואים ודברי מנהיגיהם; ומאידך על 

בירור סוגיית עבודה זרה בשיתוף לגויים





47  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

הרב נועם ברנפלד

הינדואיזם – עבודה זרה בשיתוף

במסגרת העיסוק בדתות השונות וביחס היהדות אליהן בספר "פניני הלכה אמונה 

ומצוותיה", היה צורך לברר גם את היחס כלפי דתות המזרח )מזרח אסיה( אשר כוללות 
בתוכן מיליארדי בני אדם.1

יותר  אלו  בדתות  הלכה  ולהכריע  לברר  יותר  גדול  קושי  יש  הדברים  מטבע 

תקדימים  אין  האחרונות,  לגבי  מהפסיקות  בשונה  שכן  ובאסלאם,  בנצרות  מאשר 

משמעותיים לגבי היחס לדתות המזרח. לכן נדרשת כאן מעין סלילת דרך הלכתית 

חדשה )אך כפי שנראה, לא לגמרי חדשה(.2 כמו כן, בשונה מהידע הרב שנצבר על הנצרות 

לנו  שיש  יחסית  הנוחה  והגישה  העולם,  של  גדולים  בחלקים  השולטות  והאסלאם 

לידע זה, העולם המערבי בכלל ויהודים בפרט מכיר רק מעט על דתות המזרח. 

ביותר.  ומסועף  הן תחום מורכב מאוד, מרובה מאוד  וזרמי מזרח אסיה  דתות 

והגדולה — ההינדואיזם, המונה מעל למיליארד  נתמקד בדת המרכזית  זה  בבירור 

מאמינים )הינדואים( ונחשבת לדת השלישית בגודלה בעולם. 

המאמר מתחלק לשניים: בחלק הראשון אסקור את הקשיים לדון בסוגייה, ואת 

ההצעות המחמירות )והצעה מקילה אחת(; בחלק השני, שעומד בפני עצמו וניתן לקרוא 

אותו ללא קריאת החלק הראשון, אבסס את הטענה שהינדואיזם הוא עבודה זרה 

בשיתוף, המותרת לגויים. טענה זו נסמכת על יסודות הלכתיים ומציאותיים — רוב 

ההינדואים, אף על פי שהם סוגדים לאלים שונים, מאמינים בכוח עליון נשגב מכל — 

והובעה בדברי מספר רבנים וחוקרים.

 בפתח דבריי אבקש להודות לר' ישעיה רוזנמן, חוקר הודו ופעיל לידידות הודו-ישראל, על סיועו האדיב  .1

בפרטים שונים. כמו כן אודה לרב פרופ' אלן בריל, מומחה בינלאומי לנושא ההינדואיזם ומחבר הספר "רב על 

הגאנגס" )2019(, על אדיבותו הרבה ודייקנותו. כמובן שכל הנאמר כאן הוא על אחריותי בלבד.

 במאמר זה אין אזכורים ל'פסיקות' תקדימיות של ממש, מכיוון שעל פי מיטב ידיעתי אין כאלה, אלא מובאים  .2

רבנים או אישים יהודיים בעלי רקע בנושא ההינדואיזם, וגם ללא רקע, שהתייחסו להינדואיזם מנקודת מבט 

יהודית. ההכרעה תיעשה על גבי ההבנה המעשית בתאולוגיית ההינדואיזם, כפי שהבינו הרבנים השונים )מתוך 

הנחה שלא בהכרח הכירו את כל הצדדים בהינדואיזם(, וכן על גבי סקירת הדת, בדגש על החלקים הרלוונטיים.



 בארות |  48

דרנפלב םעונ ברה

פתיחה — קשיים בהכרת המציאות ובפסיקת הלכה
בפתח הדברים נציין את הקושי בעצם היכולת לגשת לדיון הלכתי בדתות המזרח, 

כפי שעולה מדברי רבנים שונים שעסקו בהינדואיזם.

ולהגדיר את ההינדואיזם. הרב פרופ' דניאל שפרבר,  הקושי המערבי להבין  א. 

את  ברורה  בצורה  להגדיר  וקושי  בעיה  "יש  כי  מדגיש  בהמשך,  בדבריו  שנדון 

התיאולוגיה ההינדואית כיוון שמעבר לכך שהשפה שונה — הגדרת המונחים שונה, 

ואף צורת החשיבה שונה, וכדי להבין בצורה טובה את אמונתם קודם כל יש להבין 

טוב את שפת הסנסקריט", ועוד. לדוגמה, בעולם המערבי מקובל לתרגם את המונח 

"דוות" כ"אלים" )gods(. כלומר ההינדואים המאמינים בדוות מאמינים בהרבה אלים. 

לכאורה זוהי ע"ז לכל דבר. אלא שחוקרים וסופרים הינדואים אותנטיים, הכותבים 

לא  דוות  שלטענתם  כיוון   ,"gods" במילה  מלהשתמש  במכוון  נמנעים  באנגלית, 

מוגדרות כ"אל" כפי שנתפס במושגים שלנו. הם משתמשים במונחי ביניים חדשים 

מאוד  קשה  כלומר,  שמימיות.  לישויות  יותר  קרובה  שמשמעותן   ,)godlings )כמו 

להמשיג בשפות המערביות מושגים הינדואים.3 המסקנה היא שהבנה שגויה במושגי 

הדת עלולה להביא לשגיאה הלכתית.

ב. הקושי המערבי להיחשף להינדואיזם. מעבר לקושי בהבנת השפה והמושגים, 

ההתקשרות  יכולת  על  גם  המשפיעה  ההינדואית  העולם  תפיסת  בהבנת  קושי  יש 

עמם. קיים פער תרבותי משמעותי בין העולם המערבי למזרח הרחוק, ופער זה בא 

לידי ביטוי בתחומים רבים. אחת ההשלכות, לדוגמה, יכולה להיות בהבנת אמונתם 

על פי הדיווח הישיר שלהם. בתרבות המזרחית לפעמים יעדיפו לענות לשואל מה 

על  יישאל  כאשר  ולפיכך  שהיא,  כפי  האמת  את  בהכרח  ולא  לשמוע,  רוצה  שהוא 

אמונתו מפי מונותאיסט, ייתכן שיקרב את דבריו לאמונת השואל. דבר זה לא נובע 
מהרצון להונות, אלא מתוך נימוס מקובל וכדי למעט בעימותים.4

אליהו  הרב  דברי  מתוך  הצורך.  היעדר  בשל  בעבר  הלכתי  בירור  היעדר  ג. 

בירנבוים, העוסק רבות ביהדות התפוצות: "מעטים מהעולם המערבי שנפגשו עם 

בעולם  ולרבנים  ליהודים  ה-19.  המאה  עד  בפרט,  ההינדואיזם  ועם  בכלל  המזרח 

לא היה כמעט מגע עם הדת ההינדואית, ורק בעשורים האחרונים החל קשר יותר 

הדוק עם הינדואים, אמנם קשר הדוק עם רבנים טרם החל מעבר לקריאת ספרים 

הדדית. לכן כמעט לא נכתבו תשובות הלכתיות בנושא זה".5 כהמשך לכך, כיוון שאין 

 "הרב פרופ' דניאל שפרבר על המעמד ההלכתי של ההינדואיזם", סרטון בערוץ "BhriguYoga" באתר יוטיוב. .3

להגדרת  הסיבה  את  שרקי  אורי  הרב  הבין  שכך  המאמר  בהמשך  וראו  מוכרחת.  אינה  זו  הנחה  גם   אמנם  .4

ההינדואים את עצמם כמונותאיסטים, בפני העולם המערבי.

בשבט  ל'  ראשון,  מקור  באתר  כתבה  זרה?",  עבודה  נחשב  הינדואיזם  "האם  בירנבוים,  אליהו   הרב  .5

תש"פ )25/2/2020(.



49  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

כמעט מגע וקשר בין העולם היהודי לדתות המזרח, כמעט שלא היה צורך למענה 

הלכתי באף נושא.6 וכפי שכתב הרב יצחק אייזיק הלוי הרצוג כאשר דן באפשרות 

התיאורטית של התניית הקמת המדינה בשותפות דמוקרטית עם לעובדי עבודה זרה 

 ;121 "זכויות המיעוטים לפי ההלכה", עמ'  א, מוסד הרב קוק תשמ"ט,  פי התורה  )תחוקה לישראל על 

ההדגשה נוספה, וכן להלן(: 

לטובת  שהיא  כזאת  שותפות  לעשות  לישראל  מותר  שהיה  כזה  במצב  וק"ו 

קיומנו, אפילו אם הגוים שהם נושא הדיון הזה היו עובדי אלילים ממש... אינני 

יודע אם השאלה של רשיון לגוים בלתי נוצרים ובלתי מושלימים ]מוסלמים[ 

בעתיד  הפרק  על  תעלה  בלבד,  ההגירה  חוקי  מדת  לפי  בארץ,  להתישב  לבוא 

זה הם ההודים,  הקרוב. הגוים התרבותיים שאפשר לחשוב עליהם בקשר עם 

הסינים והיאפנים, ובנוגע להם עדיין איננו ברור לי שאפילו אלה אינם עובדים 

בשיתוף, כי לא למדתי כראוי את דתותיהם ודרכי הפולחן שלהם. אבל אפילו אם 

יש להם דין של עובדי ע"ז ממש, מכל מקום...

נקודת המפנה היא סוגיית הפאות הנוכריות,7 שממנה נביא מקורות בהמשך. מלבד 

זאת הפוסקים כמעט ולא נדרשו למענה הלכתי, וגם כאשר כן, לא היה מקום להיכנס 

לתיאולוגיה של הדת, כיוון שגם אם מדובר בע"ז בשיתוף, אין זה משנה לנו כיהודים 

להלכה )כמו בפאה נוכרית(.

איש  ממיליארד  למעלה  מונה  ההינדואיזם  והאנושית.  הרעיונית  המורכבות  ד. 

ומורכב מזרמים שונים, ומה שנכון בזרם אחד לא בהכרח יהיה נכון בזרם השני. כך 

שגם אם נבין כי בזרם מסוים יש שיתוף, יכול להיות שזרם אחר יהיה ע"ז גמורה. 

שעסקו  והפוסקים  הרבנים  בדברי  גם  ניכרים  הללו  הקשיים  כל  שיפורט,  כפי 

בהינדואיזם. לעיתים, חוסר היכרות מעמיקה עם מורכבותה של הדת הוביל להכרעות 

הלכתיות שהתבססו על תמונה חלקית. אף על פי כן, ולמרות האתגרים, ניתן לגבש 

רבני  של  דיוניהם  על  תסתמך  זו  גישה  ההינדואיזם.  כלפי  מבוססת  הלכתית  גישה 

זמננו, ובעיקר על המסקנות העולות מניתוח אופייה של הדת.

לדון אם מותר  ואין מקום  כל שמדובר בע"ז,  לעיני  כיוון שברור  גדול,  צורך  אין   למטיילים שומרי מצוות  .6

להיכנס למקדשים וכד', שהרי איסור זה חל על ישראל אף אם הגויים נחשבים עובדי ע"ז בשיתוף.

 יש לציין שהבירור באותה עת היה נקודתי, ולא באמת פָָּתַַח פֶֶּתַַח לידיעת והבנת ההינדואיזם. אמנם נשלחו  .7

אנשים כדי לבדוק את המקדש בטירופיטי וכד', אך היה זה דל וממוקד לעניין הפאות בלבד.



 בארות |  50

דרנפלב םעונ ברה

ההינדואיזם כעבודה זרה גמורה
הגדרת ההודים כעובדי עבודה זרה בעבר

בראשונים, וכן באחרונים, מתייחסים הפוסקים כבדרך אגב ל"אנשי הודו", ועל פי רוב 

מזהים אותם כעובדי עבודה זרה. נסקור כמה מן ההתייחסויות הרלוונטיות שמצאנו, 

ולאחר מכן נסיק מה ניתן ללמוד מהן לימינו, ולגבי היחס ההלכתי כיום להינדואים. 

אזכור מפורש ראשון, אולי, לקביעה בין הראשונים שההודים שבימי הכותב הם 

מקום  "והרואה  הרמב"ם:  בן  אברהם  רבי  בדברי  מופיע  גמורים,  זרה  עבודה  עובדי 

שעובדים בו עבודה זרה, כמו מקדשים בהודו וכנסיות הנוצרים בימינו, מברך 'שנתן 

אריכות אפים לעוברי רצונו'" )המספיק לעובדי השם, פרק ל: שאר הברכות, בר אילן תש"פ, עמ' 

259, תורגם ע"י נסים דנה(. וכן בפירושו על התורה: "כי בכל עדה )יש( בעלי פולחן חסידים 

)בין( עובדי עבודה זרה, וכך )הם( כעת הכומרים בין אנשי הודו ובין  ופרושים, אפילו 

הנוצרים" וכו' )שמות יט, ו, מהד' ויזנברג עמ' שב(.8 

אזכור נוסף, גם אם לא מפורש להודו, מובא בפירוש הרד"ק לישעיהו: "אף על פי 

שהאלילים כבר פסקו מרוב האומות היום, עוד יש בקצה המזרח עובדי אלילים, ועוד 

הנוצרים יחשבו גם הם עובדי אלילים, שהם משתחוים ועובדים לצלם ישו הנוצרי" 

)ב, יח; נוסח "מקראות גדולות הכתר", בלי השמטות הצנזורה(. כלומר האנשים בקצה המזרח, 

וככל הנראה כוונתו להודו, הם עובדי אלילים ממש.

כך גם בדברי הרב פנחס אליהו הורוביץ, מאחרוני פולין, ב"ספר הברית" )חלק א, 

מאמר יט "והאדם ידע", פרק ז(:

...שכל בני שת נחלקו לג' כתות: כת א' עובדים למחוייב המציאות לבדו כיחודו, 

והם הישראלים והישמעאלים... כת ב' עובדים למחוייב המציאות בשיתוף. כת ג' 

אינם עובדים למחוייב המציאות כלל אבל עובדים לכוכבים ומזלות, לשמש או 

לירח, לאש או למים וכדומה. והמה בהודו הנקרא )אסט אינדיא( ]הודו המזרחית, 

נ"ב[ ובמזרח שבהודו היא מדינת )חינא( ]סין, נ"ב[. אבל כלם יודעים ומודים שיש 

מחוייב המציאות, אך אומרים שלא שייך אליו שום עבודה לרוב רוממותו, והוא 

נעלה ומרומם מכל ברכה ותהילה, ובכן שייך העבודה והתחינה לאמצעי אחר 

המליץ בינותם... לפי זה כבר מחוייב המציאות נודע ומפורסם בכל העולם כולו 

ומלא כל הארץ כבודו...

 כן מצינו השוואות בין עובדי עבודה זרה הקדומים ובין המנהגים המקובלים בהודו. לדוגמה, בעניין היחס  .8

לבהמות, בספר האמונה הרמה לראב"ד הראשון )המאמר השלישי, מהדורת תרי"ג עמ' 103; מהדורת תשע"ט 

עמ' 398(; רבי אברהם אבן עזרא )בראשית מו, לד; שמות ח, כב, הפירוש הארוך(; הרמב"ם במורה הנבוכים )ג, 

מו, תרגום גרשוני; ועוד שם ג, כט(; רבינו בחיי )ויקרא א, ט(; ועוד. התייחסויות כלליות נוספו גם בידי ריה"ל 

בספר הכוזרי )א, ס-סא(.



51  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

מדברי ספר הברית עולה כי אף אין להגדיר את ההודים כעובדי עבודה זרה בשיתוף, 

אלא דתם עבודה זרה גמורה. אמנם גם הוא מודה שהם מכירים באל עליון, רק שאין 
פונים אליו.9

וכן פוסקים נוספים הכירו בכך שיש אלילות בהודו. כך הבין הרב יחזקאל לנדא, 

וכדבריו "באחד ממדינת הודו שמכר אליל" )נודע ביהודה תניינא או"ח קיא(. החתם סופר, 

כשהתייחס לעובדי אלילים התבטא "ולענין מה שמסבבים בארץ הודו בע"ז שלהם" 

)שו"ת ב יו"ד קלג(. כוונתו היא לגויי מקומו ולא להודים, וכתב "הודו" מחמת הצנזורה, 

אך אפשר שהדגים מן ההודים הידועים כעובדי ע"ז.10 כיוצא בזה פסק הבן איש חי 

"ובערי אינדיא ]הודו[ גם בזמן הזה ימצא שם עובדי ע"ז שעובדים לעץ ואבן, וחייב 

כל ישראל שתבוא לידו ע"ז שלהם לבערה ולאבדה" )ש"ב מסעי ה(.

וכן הזכיר המלבי"ם שאנשי הודו, חינא )סין( ויפן עדיין עובדי עבודה זרה )זכריה 

יג, ב; יחזקאל מז, ה(, וכוונתו כנראה שעדיין אליליים כבימי קדם. כיוצא בזה הבין גם רבי 

עבדאללה סומך כאשר נשאל לגבי יחסי שכנות עם הודים עובדי ע"ז בימי חגיהם 

)שו"ת זבחי צדק ג, קלג(. 

בענייני  והרחיב  בהודו  מסעו  את  כשתיאר  ספיר,  הלוי  יעקב  הרב  התבטא  וכן 

עבודה זרה שמצא שם: "רבים מיושבי הארץ נפרדים באמונותיהם דתיהם ודיעותיהם, 

בעבודת האלילים ותועבותיהם לכל צבא השמים, לחיית ולבהמת הארץ, לקרן השור, 

לצלמים וכל מעשי תעתועים, מינים ממינים שונים, כאשר היו בימים הקדמונים... 

בכל בית יש ע"ז, דמות אשה ושני ילדים... תקרובת ע"ז... וכן עומדים אלילים אלה 

בכל ראש דרך", יעויין שם )אבן ספיר, פרק יט, ועוד(.

הגדרת הפוסקים את "דת ההודים" כע"ז האסורה לישראל אכן מוסכמת, אולם 

הראשונה,  הסיבה  כיום.  ההינדואיזם  להגדרת  מדבריהם  ללמוד  קשה  מקום  מכל 

שכשם שהנצרות עברה תמורות עם השנים ולפיכך גם הגדרתה ההלכתית )ראו פנה"ל 

)נחלי דבש, שער הששי הנתיב השלישי,  פיליפסטאל  דובער  זה ציטט הרב   את דברי ספר הברית בעניין  .9

ברלין תקצ"ב, דף מז,ב; ראו עליו קובץ בית אהרן וישראל קצט ]לד, א[, ירושלים תשע"ט, עמ' כא(.

 רבי יהודה אסאד )יהודה יעלה א יו"ד קע( הביא את דברי החת"ס והבינם כפשוטם )וכן אחרים, דוגמת הרב  .10

אברהם רות, שרידים ח, 'מעשי דרומי והלכות שתי וערב', שבט תשמ"ז, עמ' סז; הרב יעקב חיים חרל"פ, שערים 

בתורה, ירושלים תשפ"א, 'גדר עבודה זרה בשיתוף בבני נח', עמ' 112–113; ועוד(. אמנם כבר במנחת אלעזר 

)א, נג אות ג( הביא בשמו של הכתב סופר, בן החת"ס )שו"ת כתב סופר, יו"ד סי' פד(, שדברי החת"ס לא נאמרו 

לגבי הודו, אלא כתב זאת משום הצנזורה, ובאמת כוונתו לאירופה )ראו גם הערות העורכים לשו"ת חת"ס, מכון 

חת"ס תשס"ח, עמ' רלב הע' ח; הרב יששכר דב גולדשטיין, ליקוטי הערות על ספרי תשובות חת"ס, מכון חת"ס 

תשל"ו, חלק יו"ד א, עמ' שיט; הערות העורכים למהדורת שו"ת מהרי"א, חלק יו"ד, מכון שלמה אומן תשע"ז, 

עמ' שה הע' 4; ועוד(. ובאופן דומה כתב המשנה ברורה בדפוס ראשון )של, ח, בהערה, "במדינת אינדיא שעד 

היום האומות הם עובדי כוכבים ומזלות"(. מכל מקום אין הכרח שהחת"ס לא הגדיר את אנשי הודו כעובדי ע"ז, 

אלא אפשר שהשתמש בדוגמה מהם אל גויי מקומו. ועל כל פנים מקרה זה מבהיר עד כמה קשה לנו הקוראים 

להבין בדיוק למה התכוון הרב הפוסק, ומה יש ללמוד מדבריו.



 בארות |  52

דרנפלב םעונ ברה

אמונה ומצוותיה ה, יא(, כך גם אפשר שאירע להינדואיזם. הגדרת הדת צריכה להיעשות 

באמצעות סקירה עדכנית שלה. הסיבה השנייה, שגם בעבר הגדרה זו נערכה ללא 

ביסוס והיכרות בלתי אמצעית )מלבד הרב ספיר(. סביר להניח שהמידע שהיה לפוסקים 

על ההודים הגיע משמועה רחוקה, זאת בשונה מהידע הרבני שהצטבר על הנצרות 

והאסלאם, שכן ברוב שנות הגלות היהודים חיו תחת מלכותן. 

הגדרת ההודים כעובדי עבודה זרה בדורנו

כן  פי  על  אף  המזרח.  לדתות  הלכתיות  התייחסויות  מאוד  מעט  היו  האחרון  בדור 

ניתן למצוא כמה התייחסויות רבניות להינדואיזם, בעיקר על רקע פולמוס הפאות 

הנוכריות. נסקור כעת את העמדות שראו בהינדואיזם עבודה זרה.

מתשובה שכתב בשנת תשכ"ט, נראה שהרב יצחק וייס הבין את "דת ההודים" 

כע"ז ממש, ולא בשיתוף )מנחת יצחק, ליקוטי תשובות ע(:

כת  של  תיפלה  בית  עבור  תוכנית  לצייר  מאדריכל...  שנשאל  השאלה  וע"ד 

הודים... דבזמן הזה שכוונתם לעושה שמים וארץ, אלא שמשתפים שם שמים 

ודבר אחר, ליכא בזה לפני עיור, שאין בני נח מוזהרים על השיתוף, אבל הכא לא 

שייך זה, כיון דהוי ע"ז ממש.

כמו כן, כשנה לאחר מכן, כאשר דן הרב משה שטרנבוך בסוגיית הפאות, כתב אגב 

אורחא כי לפי ראות עיניו זוהי אכן ע"ז גמורה: "דתם העתיקה המכונה 'הינדו' הינה 

ממש עבודה זרה כבימי קדם" )דת והלכה, ירושלים תש"ל, סי' א, עמ' כט; תשובות והנהגות ה, רס; 

ב, תיד(. אמנם יש לסייג ולומר כי עיקר עיסוקו היה בפאות, ולעניין זה אין נפקא מינא 

אם היא ע"ז בשיתוף או לא. 

ניתן  הטרנסנדנטלית,  במדיטציה  דן  כאשר  הלוי,  דוד  חיים  הרב  מדברי  וכן 

להסיק שהבין את הדת השלטת בהודו כע"ז ממש, ולא שיתוף: "והלא עד עצם היום 

הזה מלאה הודו עבודה זרה פשוטה כמשמעה" )עשה לך רב ב, מז(.

עובד  הודי  עם  עסקית  שותפות  לגבי  זילברשטיין  יצחק  הרב  כתב  בזה  כיוצא 

ע"ז, וציין בתוך דבריו כי בניגוד לקולא בשותפות עם גוי עובד ע"ז בשיתוף, במקרה 

השותפות  את  התיר  דבר  של  בסופו  ואמנם  א;  כח,  מגילה  חמד  )חשוקי  גמורה  בע"ז  מדובר  זה 

מסיבות אחרות(. הרב זילברשטיין הניח את דעתו בעניין זה כדבר פשוט.11 כיוצא בזה 

השונים  הזרמים  בין  הראוי  החילוק  ללא  אחת,  ככותרת  המזרח  דתות  תחת  הוכללה  ההינדואיזם   מהות  .11

)וראו פנה"ל אמונה ומצוותיה ח, ו-ט(. יש לציין כי בהקדמה לספרו הדגיש הרב זילברשטיין: "לא באנו להורות 

הלכה למעשה, אלא בכוונתינו לעורר" וכו' )תשס"ז, עמ' ח(. ועם זאת, על פי דבריו פסק הרב זושא אלכסנדר 



53  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

הובא מפיו של הרב יעקב אדלשטיין כאשר דן בדברי הרב יוסף שלמה כהנמן, הרב 

מפונביז', לגבי גר תושב, והניח כי בשונה מע"ז בשיתוף, ההודים עובדי ע"ז ממש )גאון 

יעקב, גיליון קכו, י"ג באדר ב' תשע"ז(. 

עדות ברורה יותר לאיסור מופיעה בידי רבני כולל ארץ חמדה,12 שעל פי עדות 

יורק, הגדירו את  בניו  ושימש ברבנות  יעקב קרמאייר שכיהן כרב בהונג קונג  הרב 

ירושלים  ו,  הבזק  במראה  )שו"ת  גמורה  אלילים  כעבודת  הבודהיזם  את  וכן  ההינדואיזם 

ניתן ללמוד באופן מוחלט על מהות  לא  זו  גם מתשובה   .)165–164 עמ'  סי' סא  תשס"ח, 

אמונת ההינדואים, מכיוון שנכתבה בהקשר לאיסור כניסה למקדשים בהודו, שיש 

יב,  )ראו פנה"ל אמונה ומצוותיה  נוצרית  לאוסרו ליהודים כשם שאסור להיכנס לכנסייה 

מנצרות,  יותר  אלילית  שעבודתם  משמע  התשובה  שמלשון  למרות  כלומר,  ו-ח(. 

נידון  לא  ולפיכך  למקדש,  הכניסה  לאיסור  מינא  נפקא  מהווה  לא  השיתוף  עניין 
בהרחבה בתשובה.13

דב  אברהם  הרב  של  בדבריו  למצוא  ניתן  יותר  ומנומקת  מפורשת  פסיקה 

ברקוביץ )'שימוש באולם שהעמידו בו צלמי אלילים', תחומין כג, תשס"ג, עמ' 473(.14 הרב ברקוביץ 

בין השאר פסלים המשמשים כאלילים.  בו מאוחסנים  דן בשאלת השימוש באולם 

הרב  של  היסוד  הנחת  הודו".  "אנשי  של  בבעלותם  הנמצא  בלונדון  באולם  מדובר 

ברקוביץ שזו ע"ז גמורה:

וכמו שתיאר הרמב"ם  זרה גמורה האסורה מן התורה,  אין ספק שזוהי עבודה 

בהל' ע"ז פ"א ופ"ב. אף שיש בהם קצת חכמים ומלומדים שדעתם שונה קצת 

מהבלי ההמון, ומאמינים בכח מופשט שכולל את כל היקום, מכל מקום הרי גם 

זו אינה אמונה בבורא העולם, כי לדעתם הבורא והיקום הכל אחד, ועי' על כך 

בשו"ת חכם צבי סי' יח.

ירושלים  )הרימו מכשול,  אין לעשות איתם שותפות  ולפיכך  ע"ז ממש,  עובדי  בגדר  כי דתות המזרח  יגלניק, 

תשס"ג, עמ' שסג(.

 ספר מראה הבזק כרך ו נכתב בידי אברכי כולל ארץ חמדה )24 במספר(, בהדרכת ראשי הכולל הרב משה  .12

ארנרייך והרב יוסף כרמל. על פי עמוד השער, התשובות נבדקו ואושרו בידי חברי הוועדה המייעצת, הרב זלמן 

נחמיה גולדברג והרב נחום אליעזר רבינוביץ'. הרב ישראל רוזן שימש כיועץ הלכתי טכני.

מכלל  )כ-1.3%  מעטים  הינדואים  ישנם  קרמאייר,  הרב  העיד  עליו  המקום  קונג,  בהונג  כי  להעיר   יש  .13

האוכלוסייה(, וברחבי המדינה יש כ-8 מקדשים הינדואים בלבד. מדברי הרב אריה כץ )שאגת כהן ב, א(, שציין 

שנסמך אף הוא על דברי הרב קירמאייר, ניתן להניח כי ההינדואיזם עבודה זרה גמורה, ואינה מוגדרת כשיתוף. 

תוך כדי דיון על כניסת ישראלים למקדשי דתות שונות, סקר הרב כץ את הדתות השונות, ולאחר שאסר כניסה 

לכנסיות על אף שניתן להגדיר נוצרים כמשתפים, אסר לחלוטין כניסה למקדשים הינדואים, ללא ציון האם 

משתפים או לא.

 הרב ברקוביץ שימש כדיין ומורה הוראה בקהילת "חברת בני ישראל" בלונדון. פרסם מאמרים בנושאים  .14

הלכתיים בכתבי עת שונים. נפטר בתשס"ט ונטמן בהר הזיתים בירושלים.



 בארות |  54

דרנפלב םעונ ברה

בניגוד לתשובות שראינו, שלכאורה לא עמדו על רבדיה השונים של דת ההינדואיזם, 

נראה כי הרב ברקוביץ כבר היה ער לכך, וככל הנראה רומז לכך בדבריו )"כח מופשט 

שכולל את כל היקום"(, או על כל פנים לאמונה האחדותית בהינדואיזם. להבנתו אמונה 

המון  אצל  לא  אך  השונים,  הדת  כהני  דהיינו  ה"מלומדים",  אצל  בעיקר  רווחת  זו 

העם. אלא שלדעתו אף אמונת אותם מלומדים היא ע"ז ממש, כי כפי שהוא מבין את 

אמונתם — הם מאמינים שהבורא והיקום חד הם. 

היהודי  העולם  שנחשף  ככל  יותר:  רחבה  מגמה  משקפים  ברקוביץ  הרב  דברי 

למידע עדכני על דתות המזרח, נחלשה המוסכמה הראשונית שראתה בהן "עבודה 

קודם  כבר  אמנם  יותר.  מורכבות  אלו  אמונות  כי  ההבנה  וגברה  קדם",  כבימי  זרה 

כוח  של  לקיומו  בפוסקים  התייחסויות  מצויות  תשס"ג,  בשנת  זה,  מאמר  לפרסום 

עליון באמונת ההינדואים, אולם תהליך זה גדל במקביל להתרחבות המגע בין העולם 

המערבי למזרח הרחוק.

הרב ברקוביץ ציין בדבריו לתשובת החכם צבי )סי' יח(. בתשובה זו נראה שהחכם 

צבי שולל אמונה הנקראת כיום "פנתאיזם", דהיינו האמונה כי הטבע ואלוהים חד 

מאלוהים,  חלק  הוא  שהטבע  מהאמונה  בשונה  זאת  ההגדרה(,  של  המצמצם  )במובן  הוא 

נראה שהרב ברקוביץ מזהה את האמונה ההינדואית  "פנאנתאיזם". משכך,  דהיינו 

אחד  אל  של  בסוג  גם  מאמינים  שלכאורה  המלומדים  כלומר,   — פנתאיזם  עם 

מופשט, בעצם אמונתם שגויה ואלילית. אלא שלהבנתי ההנחה כי הינדואים דוגלים 

באופיים  מזכירים  שאכן  בהינדואיזם  זרמים  ישנם  נכונה.  בהחלט  אינה  בפנתאיזם 

)בו  את הפנתאיזם,15 אמנם גם זרמים אלו יסכימו כי אין לצמצם את מושג הברהמן 

נעסוק בהמשך(, והוא נחשב אינסופי, שלא כאמונה הפנתאיסטית המצמצמת את כוחו 
של האל.16

עולם,  בבורא  מאמינים  ההינדואים  היו  אילו  שאף  וטען  הוסיף  ברקוביץ  הרב 

לא היה מקום לומר שדתם מותרת לבני נח, משום שיש לערער על עמדת המקילים 

 זרם זה נקרא 'אדויטה ודאנטה'. 'אדויטה' משמעותו אי שניוּת, כלומר אמונה אחדותית הרואה בברהמן  .15

המנוגד  הזרם  אינסופי.  כשורש  אלא  לטבע,  כמוגבל  הברהמן  את  רואה  לא  זה  זרם  הטבע;  כולל  הכל,  יסוד 

לאדויטה נקרא 'דוויטה ודאנטה'. 'דוויטה' משמעותו שניוּת, כלומר יש הפרדה בין ברהמן לטבע ולאדם; הטבע 

גם אם הוא לא  ובהשפעתו על היקום,  זה מאמינים באינסופיות של ברהמן  גם בזרם  אינו חלק מברהמן. אך 

מתגלה בפועל בטבע. ראו עוד להלן בתיאור המונח "ברהמן".

 גם אם הרב ברקוביץ צודק בטיעונו שההינדואים הם פנתאיסטים, אין זה אומר שהם נקראים עובדי עבודה  .16

כן, קשה  כמו  זרה.  את הפנתאיזם בעבודה  לא האשים  זה,  בנושא  דן  צבי, כאשר  גם החכם  זרה ממש, שהרי 

י"ג עיקרים על מורכבותיהם, אלא די בכך  לומר שכדי להגדיר בני נח כעובדים בשיתוף עליהם להאמין בכל 

שמאמינים באופן כללי גם בכוח עליון. בנוסף לכך יש לציין לשיטת החזו"א )יו"ד סב, כא(, בה נעסוק בקצרה 

להלן, לפיה אמונה בדבר מופשט שאינו אלוהים נחשב לכל היותר כמינות, אך לא כע"ז. אך כאמור, כל זה לא 

נצרך היות וקשה להגדיר את ההינדואים כפנתאיסטים.



55  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

בשיתוף. את דעת המקילים הוא מבאר באופן שהתירו רק אמונה בשיתוף, אך לא 

מעשה של פולחן ממשי.17 כמו כן, הוא מוסיף כי מה שהתירו הוא כאשר מאמינים 

באל עליון מעל כל האלילים, אך ההודים מאמינים בכל האלילים בשווה. אמנם יש 

לדחות את טענתו האחרונה מדברי עצמו, שכן ציין לכך שיש בהם מאמינים בכוח 

מופשט שכולל הכל.

התייחסות נוספת למהות אמונתם של ההינדואים נזכרה לאחרונה בדברי הרב 

אורי שרקי )ראיון לאליהו גליל, 'תנועת השיבה מהודו', עולם קטן, תשרי תשפ"ד(. בתיאור המצוטט 

ההינדואיזם  את  גם  שרקי  הרב  הזכיר  נח,  בני  קהילות  בין  בהודו  מסעו  על  מפיו 

והע"ז שבה:

המקורית  האנושית  הזהות  נשמרה  שם  אבל  זה,  את  לתפוס  קשה  אולי  לנו 

מעניין  היהודי.  והעם  אבינו  אברהם  של  הנחרצת  הפעולה  לפני  שהייתה  כפי 

מאוד לראות שבימינו גם ההינדואיזם מנסה לתת פרשנות מונותאיסטית לדת 

ישות  של  שונות  כהופעות  האלים  ריבוי  את  מפרשים  והם  ההינדואיסטית, 

אלוהית אחת. הם מסבירים שכאשר האדם זקוק לעזרה בתחום מסוים, למשל 

אהבה או פרנסה, הוא פונה אל ההתגשמות של האלוהות האחת דרך אותו פולחן 

מקומי לאל מסוים. הניסיון הזה של ההינדואיזם הוא השפעה לא מודעת של 

אמונת הייחוד בעולם, ניסיון של התקרבות ליהדות, שמתחיל להזכיר את פסל 

מיכה, שבו נעשו פסל ומסכה לשם שמיים. הפרשנות הזאת היא ניסיון למצוא 

חן בעיני העולם המערבי, אבל איני בטוח שניסיון ההתקרבות הזה מאפיין את 

כל ההינדואים, אלא בעיקר את חכמיהם.

לטענתו, ההסבר המונותאיסטי שניתן היום להינדואיזם מאפיין בעיקר את חכמיהם 

ולא את האנשים הפשוטים, ואולי גם זה כדי למצוא חן בעיני המערב. נראה שכפי 

שהרב שרקי מבין את המתרחש בהינדואיזם, הרי שהמונותאיזם — או אמונת השיתוף 

את  רק  מאפיין  אלא  הכלל  נחלת  אינו   — ההלכתית  בהגדרה  להסביר  שניתן  כפי 

חכמיהם, ואולי גם זה לא בלב שלם. לכן נראה מראיון זה שגם הרב שרקי יאפיין כיום 

את ההינדואיזם ככלל כע"ז גמורה )על החילוק בין חכמי ההינדואים להמון העם נעמוד בהמשך(.

 הנחה זו יש לשלול, שכן הפוסקים שהקילו בשיתוף לא דיברו רק על "אמונה" אלא גם על עבודה ממשית,  .17

דהיינו פולחן. דוגמה מובהקת לכך ניתן לראות בלשון הרשב"א: "ומי שעובד הכוכב ההוא המנהיג המקום ההוא, 

וממשלתו רק מצד השי"ת אשר שמו מנהיג בארץ  ויכיר שאין כח הכוכב ההוא  והוא שידע  ע"ז,  אינו כעובד 

ההיא" )שו"ת החדשות, מכתב יד, שסח(.



 בארות |  56

דרנפלב םעונ ברה

הוא  ההינדואיזם  כי  סוברים  האחרון  בדור  הרבנים  כמה  כי  לסכם  אפוא  ניתן 

ע"ז.18 הגדרה זו נעשתה לעתים כבדרך אגב, וללא היכרות יסודית עם מאפייני הדת.

טענה שזרם הדרהמה בהינדואיזם אינו עבודה זרה

טענה יחידאית העלה ר' אריאל ביר, לפיה זרם הדהרמה בהינדואיזם לא נחשב כלל 

כע"ז )'הגדרים ההלכתיים של אמונת עבודה זרה — האם ההינדואיזם מזרם הדהרמה הוא עבודה זרה?', 

אסיף ח, איגוד ישיבות ההסדר תשפ"ג(. הוא מתבסס על דברי הרב מנשה קליין )משנה הלכות 

יט, קטו( שיש ללכת אחר כוהני הדת, ועל הצהרתם של כהני הדרהמה שאין בפסלים 

כוחות אלא רק ייצוג של האל היחיד. טענתו, לאחר עיון ארוך, היא שפולחן שנחשב 

האל  של  או  הפסל  של  ושלטונו  בכוחו  הכרה  או  כאלוה,  הפסל  קבלת  הוא  כע"ז 

שהפסל מייצג. על פי הגדרה זו, ועל פי הבנתו בדברי כוהני הדת שהם אינם מייחסים 

כוח נפרד לאלילים אלא רק כייצוג של האל העליון, מסיק כי זרם הדהרמה לא נחשב 

כע"ז כלל.

הרבנות  ונציגי  ההינדואים  נציגי  חתמו  עליו  ממסמך  ביר  שואב  זו  מסקנה 

הראשית בפסגה בירושלים באדר א' תשס"ח )פברואר 2008(. במפגש זה, בו נעסוק גם 

הנציגים.  חתמו  עליהן  הסכמות  הושגו  הדתות,  שתי  נציגי  בין  דיונים  לאחר  להלן, 

הראשון.  במפגש  חתמו  עליו  הראשון  לסעיף  תואם  המסמך  של  הראשון  הסעיף 

בסעיף השני נכתב הנוסח הבא:

מוכר בזאת כי הישות העליונה האחת, בהיבטיה הן חסרי הצורה והן הגלויים, 

נערצת על ידי ההינדואים במשך אלפי שנים. אין משמעות הדבר שההינדואים 

האחת  העליונה  לישּות  ורק  אך  מתייחס  ההינדואי  ו'אלילים'.  'אלים'  עובדים 

כאשר הוא מתפלל להתגלמות מסוימת שלה )תרגום לעברית(.

כהני  נציגי  מדברי  עולה  הכל,  את  הכולל  עליון  אל  על  להסכמה  מעבר  לכאורה, 

ההינדואים כי כל פולחנם מיועד לאותו אל עליון — אלא שהוא מתגלה בכל, כולל 
בפסל העומד מולו.19

 ראו גם בדברי הרב אלחנן מילר שכתב ש"אצל ההודים הוי ]הפסל ובורא העולם[ שוה בשוה", ועל כן אין  .18

עבודתם בשיתוף )שערי המצוות: מדע-אהבה, תש"פ, סי' לז עמ' רמא(; והרב פנחס אברהם מייערס שכתב שכל 

הנוצרים, מלבד קבוצה פרוטסטנטית קטנה, "הצד השווה ביניהם שהם עובדים עבודה זרה ממש", וכן "בני הודו 

הינדו ובודהיסטים למיניהם ודתות החדשות ושאר מיני טומאה הם כולם בגדר עבודה זרה גמורה" )דברי פנחס 

א, סי' נב, עמ' שז; ועוד(.

היו  הינדואים  "מנהיגים  המפגשים:  סביב  שקיים  והראיונות  המפגשים  את  בנדר  מייקל  שתיאר   וכפי  .19

אסרטיביים מאוד בדיבור על מונותאיזם. מונותאיזם הוא הנושא היחיד שכמעט כל אדם שדיברתי איתו, או 



57  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

כי מעולם לא דחו את ההנחה לפיה הינדואים מאמינים בישויות  נראה  אמנם 

נוספות, בעלות כוחות והשפעה, אף אם הן אכן חלק מהישות האינסופית הכוללת. 

בעלי  ואלים  בישויות  מאמינים  הם  אין  כי  הדעת  על  להעלות  מאוד  קשה  ואכן 

השפעה, שכן כתביהם גדושים בתיאורים על גבי תיאורים המפרטים זאת, כל שכן 

כאשר מדובר בזרמים אחרים שלא קיבלו ייצוג בפסגה.

עוד יש להוסיף כי נציגי ההינדואים היו להוטים להציג עצמם כמונותאיסטים, 

וכן  במזרח,  כלל  בדרך  נמצאים  שלא  וכדומה  "אלוהים"  במונחי  התבטאו  ולפיכך 

ניסחו דבריהם היטב על מנת ששומעיהם יגדירו אותם כמונותאיסטים. וניתן להניח 

היהודים  יחס  את  שהבינו  כפי  שכן  כלכלי,  פוליטי  אינטרס  מתוך  )גם(  זאת  שעשו 

כלפיהם, הדבר נצרך כדי שיוכלו לקיים יחסי מסחר וכו'. אין אני טוען שהם שיקרו 

בדבריהם, אלא שהבליטו את צדדיהם המונותאיסטים, והדגישו פחות את הצדדים 

הפוליתאיסטים )אמירה זו לא שוללת את הגדרתם כע"ז בשיתוף, כיוון שמושג הברהמן קיים באופן 

כזה או אחר בכל הזרמים ללא עוררין(.

לכן, לענ"ד יש לדחות את ההנחה שמעלה ביר, שלפיה הינדואים לא מאמינים 

באלים נוספים בעלי כוחות. נראה כי — לפחות על פי דברי הנציגים בפסגה — הם אכן 

ייחודיות, אך כל הפולחנים  מאמינים באלים שונים, שכל אחד מהם בעל השפעות 

והאולטימטיבית,  האינסופית  המציאות  עם  להתקשרות  דבר  של  בסופו  מכוונים 

הנקראת לרוב ברהמן. 

ההינדואיזם כעבודה זרה בשיתוף
העצמאית  העמדה  ואת  זרה,  עבודה  הוא  שההינדואיזם  העמדה  את  ראינו  כה  עד 

שזרם אחד בו )הדרהמה( לא נחשב ע"ז. מכאן והלאה אבקש להציג עמדה שונה לפיה 

ההינדואיזם הוא ע"ז בשיתוף, שבני נוח מותרים בה. עמדה זו משתקפת בדבריהם 

של רבנים אחדים שעסקו בסוגיה. זוהי הכרעתו של הרב אליעזר מלמד בספר "פניני 

הלכה אמונה ומצוותיה", ויש לה השלכות רבות.

שדיבר בפסגה, דאג להעיר ולאמת בנקודה כלשהי במהלך הדיון. במהלך דברי הפתיחה של סוואמי דיאננדה 

אל  רק  יש  אלים.  הרבה  'אין  הוא,  ההינדואית  הדת  של  הראשון  שהעיקרון  מצהיר  הוא  הראשוני,  במפגש 

אחד' )סרסווטי, 2007א, עמ' 14(. כבר בתחילת דיאלוג זה, ניתן להבחין בלהיטות שבה המשלחת ההינדואית 

תקשרה את אמונתם המונותאיסטית. שרי סוואמי וידיטאטמאננדה מרחיב על מושג האמונה המונותאיסטית 

בהינדואיזם באומרו: כל מה שיש הוא אלוהים. כל מה שיש לו צורה יש לו גם התגלות של אלוהים. ניתן לעבוד 

את אלוהים כמשהו מעבר לצורות, אך באותו הזמן, כל מה שיש לו צורה, יש לו גם נוכחות של אלוהים. אנו 

מוצאים הינדואים עובדים את אלוהים בצורות. זה לא שהאדם עובד את הפסל, המתכת או האבן, שנמצאת 

 Bender, Michael Mclean. "The Hindu-Jewish Relationship and( "מולו, אלא שזה הופך לאבן דרך לעבודת אלוהים

the Significance of Dialogue." 2011. עמ' 69–70. תרגום חופשי(.



 בארות |  58

דרנפלב םעונ ברה

מושגים ועובדות יסוד

קודם שנדון ביחס הראוי להינדואיזם נציג בקצרה רבה כמה מושגים ועובדות יסוד.

דתות המזרח — שם כולל לדתות ההודיות הנקראות לעיתים גם דתות הדהרמה 

הבודהיזם,  הן  המפורסמות  ההודית.  היבשת  בתת  ומקורן  הינדואיות,  דתות  או 

ההינדואיזם, הג'ייניזם והסיקיזם. חשוב לציין שהדתות ההודיות לא מוגבלות לתת 

כ-1.81  הוא  אלו  דתות  בכלל  המאמינים  של  הכולל  הסך  בלבד.  ההודית  היבשת 

מיליארד מאמינים.

ההודית.  היבשת  בתת  שמקורן  דתיות  מסורות  למגוון  כולל  שם   — הינדואיזם 

המוסרית  והחובה  הקוסמי  הסדר   — בדהרמה  האמונה  הוא  לכולן  המשותף 

הנשמרים באמצעות קיום מצוות, פולחנים וחיים צודקים, כפי שמוסבר בספרותה 

)דהרמהשסטרות(. המונח "הינדו" אינו שם מקורי של הדת, אלא כינוי שניתן לה מבחוץ. 

שביסודם  ומנהגים,  זרמים  רעיונות,  של  מכלול  אלא  אחידה  דת  אינו  ההינדואיזם 

עקרונות משותפים הנידונים במקורות קלאסיים, הוודות, האופנישדות, הפראנות, 

כולל  ההינדואי  הפולחן  והאגמות.  הרמאיאנה  גיטה(,  בהגוואד  )ובכללו  המהאבהארטה 

טקסים כגון פוג'ה )עבודת האל(, יאג'נה )הקרבה(, בהקטי )דבקות(, מדיטציה )דהיאנה( ויוגה.

סמארטיזם  שאקטיזם,  שאיוויסם,  עיקריים:  זרמים  ארבעה  להינדואיזם 

ו-ואישנוויזם. נוסף לכך קיימות שש אסכולות פילוסופיות קלאסיות המקבלות את 

סמכות הוודות, ועוד מספר אסכולות אתאיסטיות שלא מקבלות את סמכות הוודות. 

)כ- בגודלה בעולם, עם כ-1.2 מיליארד מאמינים  ההינדואיזם הוא הדת השלישית 

15% מאוכלוסיית העולם(, המרוכזים בעיקר בהודו, נפאל, מאוריציוס ובאי באלי. קהילות 

הינדואיות משמעותיות קיימות גם באזורים אחרים ברחבי הגלובוס. 

רַַּבְּהְְמַַן — מושג מפתח המציין את העיקרון הקוסמי האוניברסלי העליון והנשגב, 

הכוח העליון. בזרמים מסוימים הוא כמו "אין סוף" הנמצא מעבר לכל, או האנרגיה 

הנמצאת בכל המציאות, או המציאות היחידה. על פי מקורות שונים, הברהמן, כמושג, 

והריבוי בכל הקיים; האמת הכוללת,  מהווה את האחדות המקשרת מאחורי הגיוון 

המציאות  השינויים;  לכל  הסיבה  והיא  משתנה  אינה  אשר  והנצחית,  האינסופית 

הבסיסית המתעלה מעל לדואליות של קיום ואי קיום; הבסיס ממנו נובעים הזמן, 

ברהמן  את  להכיר  מנסה  אדם  כאשר  שונים,  מקורות  פי  על  הטבע.  וחוקי  המרחב 

רַַּפָּם ברהמן" )הברהמן העליון(. גישה זו נחשבת  באמצעות שכלו, הוא מדמיין אותו כ"

גבוהה, וניתן להשיגה באמצעותה חיבור אל הברהמן עצמו, לרוב באמצעות מדיציות 

אשליה  בשל  בטעות,  אותו  מזהה  הוא  בעולם,  אותו  מחפש  כשהוא  אולם  וכדומה. 

רַַּפַּה ברהמן" )הברהמן הנמוך( המתבטא בפסלים ובאתרי תפילה עתיקים.  מובנית, כ"אַַ

גישה זו נחשבת נמוכה יותר והיא סוגדת לברהמן באמצעות התגלויות שונות. בחלק 



59  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

של  שונות  התגלויות  הם  השונים  שהאלים  נרמז  מהזרמים  חלק  של  הכתבים  מן 

הברהמן.20 מושג הברהמן קיים בכל זרמי ההינדואיזם. 

 )Pew( "תוצאות סקר האמונות בהודו — בשנים האחרונות ערך מכון המחקר "פיו

סקר לבחינת שלל האמונות בהודו. ובין השאר בחן המחקר את אמונת ההינדואים 

אמונתם  לגבי  הודים  כ-30,000  רואיינו  במחקר  בהודו(.  נוספות  דתות  )וכן  באלוהים 

)22,975 מתוכם היו הינדואים והשאר היו מוסלמים, סיקים, בודהיסטים ועוד(. המחקר נערך ב-26 

מדינות, והחוקרים הגיעו גם לערים הגדולות וגם לכפרים מרוחקים כדי לקבל תמונה 

על  שנשאלו  ההינדואים  שמבין  התברר  באוכלוסייה.  גוונים  שיותר  כמה  שמייצגת 

אמונתם באלוהים — כ-98% השיבו כי הם מאמינים באלוהים, כאשר 61% מתוכם 

ענו שהם מאמינים באל אחד עם התגלמויות רבות, ו-29% ענו שהם מאמינים באל 

אחד בלבד. רק 7% ענו שהם מאמינים באלים רבים.21 

 דוגמאות לרמזים אלו, ניתן למצוא למשל בבריהדרניאקה אופנישאד )3.9.1(: "אז... שאל אותו: 'כמה אלים  .20

יש, יאג'נאוואלקיה?' — '...שלוש מאות ושלושה, ושלושת אלפים ושלושה'. 'יפה,' אמר שקלה, 'וכמה אלים יש, 

יאג'נאוואלקיה?' — 'שלושים ושלושה'. 'יפה' אמר השני, 'וכמה אלים יש, יאג'נאוואלקיה?' — 'שישה'. 'יפה', 

אמר שקלה, 'וכמה אלים יש, יאג'נאוואלקיה?' — 'שלושה'. 'יפה', אמר השני, 'וכמה אלים יש, יאג'נאוואלקיה?' 

— 'שניים'. 'יפה', אמר שקלה, 'וכמה אלים יש, יאג'נאוואלקיה?' — 'אחד וחצי'. 'יפה', אמר השני, 'וכמה אלים יש, 

יאג'נאוואלקיה?' — 'אחד'". כמו כן, בריג ודה )1.164.46(: "אומרים עליו אינדרה, מיטרה, ורונה, אגני; וגם שהוא 

גרודא )בעל כנפיים נאות(. האמת היא אחת, אך החכמים מכנים אותה בשמות רבים: אגני, ימה, ומתארישים".

וכן באופנישד מייטראייני )4.5–4.6(: "אגני )אש(, ואיוּ )רוח(, אדִִיטיה )שמש(; קָָלא )זמן(, רָָפּאנָָא )נשימה(, ומזון; 

בראמה, רודרה ווישנו — חלקם מתרכזים באחד, חלקם באחר, מי מביניהם הוא הטוב ביותר? אלו הן צורותיו 

העיקריות של הברהמן העליון, האלמותי, חסר הגוף. לכל אל שהאדם דבק בו, בעולמו הוא אכן שמח. אך נאמר 

אך  להם,  לסגוד  בהם,  להגות  יש  העיקריות,  צורותיו  שהם  הללו,  האלים  את  ברהמן.  הוא  הזה  העולם  כל  כי 

לבסוף לדחות ]את ייחודיותם הנפרדת[. כך הוא מתאחד עם האוניברסלי ומגיע לאיחוד עם העצמי )אטמן(". 

וכן במקורות נוספים בכתבים הקדומים.

כמו כן, גם בכתבים מאוחרים יותר ניתן למצוא רמזים לאמונה בכוח עליון. כך ניתן למצוא ב"בהגווד גיטה" 

בכמה מקומות )10:8; 9:23 ועוד(. וכן ניתן לראות באופן ייחודי ב"פוראנות" השונות אשר חלקן מזהות את הכוח 

העליון כ"שיווה", אחרות כ"וישנו" וכיוצא בזה )ראה שיווה פוראנה, רודרה סמהיטה, 6, 17-18; וידהישבארה 

על  בריל  פרופ'  לרב  מודה  אני  ועוד(.   ,1.22.53 פוראנה,  וישנו   ;88-90  ,17  ,1 פוראנה,  לינגה   ;16  ,6 סמהיטה 

ההפנייה לאיתור מקורות אלה.

 .Pew Research Center. (2021, June 29). Religion in India: Tolerance and Segregation. Washington, D.C  .21

ביחס להשלכות של סקר זה כתב לי הרב פרופ' אלן בריל )בתרגום חופשי(: "הסקר צודק לגבי דעות אישיות, לא 

לגבי הגות עמוקה. אם הייתי עורך סקר של מכון 'פיו' בירושלים, התוצאות לא היו משקפות את 'מורה הנבוכים' 

או את הרמ"ק; הן היו משקפות את צורת החשיבה של האדם הפשוט. שאילת אנשים ברחובות ירושלים לא 

אחד.  באל  מאמינים  מההינדים  מ-90%  למעלה  וכן,  הקבלה.  את  או  הרמב"ם  משנת  את  ישיר  באופן  תשקף 

גיטא יש  ידי אנתרופולוגים. באופנישדות ובבהגווד  ועל  האמונה ההינדית באל אחד הוכחה במחקרים רבים 

אל אחד, בסוטרות היוגה יש אל אחד, ובכל הפרשנויות ההינדיות המרכזיות של ימי הביניים יש אל אחד". אני 

מודה לו על הבהרת נקודה זו. 

בהרחבה  שעסקו   ""Vaiṣ�ṇ�ava Concepts of Godו  "Hindu Monotheism" לספרים  ההפניות  על  אודה  בנוסף, 

 Gavin( במונותאיזם הינדי. ספרים אלו אינם תחת ידי, אך אציין לדברי מחבר הספר הראשון, פרופ' גאווין פלאד



 בארות |  60

דרנפלב םעונ ברה

עבודה זרה בשיתוף

על גבי התשתית העובדתית והמציאותית, נדרשת תשתית הלכתית איתנה, ובנדון 

דנן חשוב להגדיר מהי עבודה זרה ומהי עבודה זרה בשיתוף. דברים אלה מבוססים 

אמונה  הלכה  פניני  בספר  נרחב  מקום  שקיבל  בשיתוף  בע"ז  היסודי  הבירור  על 

ומצוותיה.22 כאן אכתוב את הדברים בתמצית גדולה.

אתגר רוחני עצום עומד בפני האדם המאמין — הנטייה להגשים את האלוהות 

ולראותה משתקפת במגוון כוחות הטבע דוגמת השמש, הים, הרוח והפיריון. מתוך 

נטייה זו ועל גבה נולדו בהדרגה הדתות האליליות, העבודה זרה, המעניקות לאדם 

דרכים מוחשיות לאמונתו, באמצעות פסלים, פולחנים וטקסים. תורת ישראל רואה 

בע"ז זו את החטא החמור ביותר שנאסר על כל בני נוח.

פגם האמונה כולל גם ע"ז בשיתוף, דהיינו אמונה בה' כאלוהי האלוהים, ולצד 

זה ייחוס כוחות עצמאיים וחופשיים לגורמים אחרים, כגון מלאכים או כוחות הטבע, 

ופולחן שלהם במקביל להכרה באלוהי האלוהים. עבור ישראל, שהוזהרו במיוחד על 

אמונת הייחוד, אין הבדל בין ע"ז גמורה ובין ע"ז בשיתוף; שניהם נאסרו באיסור ע"ז 

החמור. אולם ביחס לבני נוח נחלקו פוסקי ההלכה, האם ע"ז בשיתוף נאסרה עליהם. 

בירור הלכתי יסודי ורחב, מעלה מסקנה חד משמעית שדעת רוב הפוסקים היא שבני 

נח לא הוזהרו מלעבוד ע"ז בשיתוף, כל עוד הם מאמינים בקיומו של אל עליון כמקור 

כל הכוחות, ופונים אליו )כמבואר בהרחבה בפנה"ל אמונה ומצוותיה, פרק ה(.

בפניני הלכה אמונה ומצוותיה הגדיר הרב מלמד )ה, ז( ע"ז בשיתוף כך: "פירושה 

שאדם מאמין שה' הוא אלוהי האלוהים, והוא מקור הכוחות ובעל היכולת להשפיע 

עליהם, ולכן הוא מתפלל אליו. אך יחד עם זאת הוא מאמין שה' ברא כוחות שונים 

שמנהיגים את העולם כדוגמת איתני הטבע, ויש להם יכולת עצמאית להשפיע על 

מה שקורה בעולם, להיטיב או להרע". להלן שם בפרק בהע' 10 ו-12, הובאו מקורות 

רבים בראשונים ו"רוב גדול של אחרונים", לפיהם ע"ז בשיתוף מותרת לבני נוח.

בין העובד לאלוהי האלוהים, או לאחת  חשוב לציין שגם פולחן לאל המתווך 

מהתגלויות האלוהים בדמות אל אחר, גם הוא נקרא ע"ז בשיתוף, וכפי שאת הנצרות 

בתרגום   .3:02 )דקה  יוטיוב  באתר   "Embodied Philosophy" לערוץ  בראיון  בהינדואיזם,  המתמחה   ,)D. Flood

וכל  יגידו שיש אל אחד  יטענו שהם מונותאיסטים במובן מסוים. הם  חופשי(: "אם תשאל הינדים רבים, הם 

האלוהויות השונות האלה הן האצלות או התגלויות של אותה ישות עליונה אחת. וזו תמה שהופיעה לאורך כל 

ההיסטוריה של ההינדואיזם". 

כמו כן, אודה לרב פרופ' בריל על ההבהרה בעניין ההינדואים הכפריים )תרגום חופשי(: "בנוגע להינדים כפריים 

חסרי השכלה, הן ספרו של לורנס באב )Babb( 'ההיררכיה האלוהית' )Divine Hierarchy( והן ספרו המאוחר יותר 

של ס.ג'. פולר )Fuller( 'להבת הקמפור' )The Camphor Flame(, טוענים שכל ההינדים, אפילו אנשי הכפר חסרי 

ההשכלה, יודעים שהאל הוא אחד ושיש עיקרון אחד מאחורי הכול, גם אם אינם יכולים לבטא זאת במילים".

 ראו עוד במאמרם של הרב מאור קיים והרב אפרים שחור על עבודה זרה בשיתוף המתפרסם בגיליון זה. .22



61  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

עולה  כך  בשיתוף.  כע"ז  רבים  פוסקים  הגדירו  בגוף,  התגלה  שהאלוהים  המאמינה 
מדברי הרב אהרן בקשט ומדברי פוסקים נוספים.23

הכרעת הרב אליעזר מלמד

יש לבחון את ההינדואיזם בהתאם ליסודות שנשנו בשני הפרקים הקודמים. דת זו 

מובהקת  דוגמה  ראשון  במבט  מהווה  שבה,  והפולחנים  הפסלים  האלים,  ריבוי  על 

לע"ז מנקודת מבט יהודית. עם זאת, נראה כי בזרמים רבים בהינדואיזם קיימת גם 

אמונה בברהמן — מקור עליון, אחד ואין סופי, שהאלים השונים אינם אלא הופעות 

שלו, או לכל הפחות כפופים אליו. 

שבשורה  נראה  הברהמן,  של  למהותו  הזרמים  בין  דעות  חילוקי  שיש  למרות 

התחתונה מוסכמת על הכל מציאות של כוח עליון אינסופי ושורש של כל המציאות, 

ובזרמים שונים מצוי  ואינסופי שהמציאות שרויה תחתיו.  עיקרון עליון, כוח נשגב 

הזה  היסודי  בעקרון  ההכרה  וכד'.  שיווה  וישנו,  כגון  שונים  בשמות  אותו  שיכנו 

מתבטאת בסקר של מכון "פיו" שהזכרנו.

לאור זאת, ובהתאם לדיון ההלכתי, נראה שבעוד שעבור יהודי ההינדואיזם הוא 

ע"ז גמורה, עבור בני נח הוא נכנס בגדר של ע"ז בשיתוף המותרת להם על פי דעת 

רוב הפוסקים. כך מספק ההינדואיזם מסגרת אמונית המתאימה למדרגתם הרוחנית 

עד  אמונתם  לזיכוך  דרכם  את  תאיר  ישראל  שאמונת  ציפייה  תוך  ההינדואים,  של 
לאמונה בה' אחד ושמו אחד.24

רוב  "דעת  י(:  )ה,  ומצוותיה  אמונה  בפנה"ל  מלמד  אליעזר  הרב  מו"ר  פסק  וכך 

 הרב אהרן בקשט, רבה של לובץ' )ר"מ צינוביץ, 'רבני קהילת לובץ', בתוך הספר: לובץ' ודלטיץ', תשל"א,  .23

86–88(, מבאר בפירוש כי עבודה לאל ממצע נחשבת כע"ז בשיתוף: "והנה הרבה אזהרות נאמר בתורה  עמ' 

באיסור עבודת גילולים, ללמד לנו שנצטוינו אנחנו אומה הישראלי להרחיק מזה בקצה האחרון, כי נאסר לנו אף 

לעשות אמצעיים בינינו לבין הסיבה הראשונה דזה הוי כמו עבודה בשיתוף, אשר בני נח לא נזהרו על השיתוף 

כמבואר בתוס' סנהדרין דף ס"ג, וברמ"א או"ח בסימן קנו. אבל אנחנו מוזהרים על זה מפשטא דקרא דנאמר לנו 

בסיני: לא יהיה לך אלקים אחרים על פני )שמות כ, ב(, ואין המקרא יוצא מידי פשוטו דעל פני משמע דאסור 

לעבוד חוץ מזולתו וכמבואר בסמ"ג בשם המדרש ע"ש" )פעולת אדם, וילנה תרמ"ג, או"ח ה, ב, עמ' 1(. כמו כן, 

ביחס לפסוק "...וראית את השמש ואת הירח ואת הכוכבים כל צבא השמים, ונדחת והשתחוית להם ועבדתם 

אשר חלק..." )דברים ד, יט(, ביארו חלק מהפרשנים והפוסקים כי מדובר בע"ז בשיתוף המותרת לבני נח )פנה"ל 

אמונה ומצוותיה ה, ח, הע' 10(. ניתן להסביר בפשטות כי מדובר בתפילה לה' באמצעות הכוכבים.

ניתן  הקדומות  האליליות  הדתות  מן  בחלק  ואף  להינדואיזם,  רק  ייחודית  אינה  זו  הנחה  כי  להוסיף   יש  .24

למצוא רמזים לאמונה בכוח גבוה יותר )ראו פנה"ל אמונה ומצוותיה ט, א(. אלא שבדתות האליליות הקדומות 

אמונה זו קיבלה פחות מקום בפולחן הרגיל, ונשארה בעיקר במיתוסים, בעוד שבהינדואיזם אמונה זו נוכחת 

גם בפולחן הרגיל. ואפשר גם להציע שאמונה זו התחזקה בהינדואיזם בעיקר בדורות האחרונים לאחר מפגש 

עם דתות מונותאיסטיות, כפי שהתבטא הרב שרקי בדבריו לעיל, וכן כפי שכתב הרב מלמד )פניני הלכה אמונה 

ומצוותיה ח, ד(.



 בארות |  62

דרנפלב םעונ ברה

הפוסקים להלכה ולמעשה, שאין איסור לנוכרים לעבוד עבודה זרה בשיתוף. ולכן 

הנוכרים הנוצרים אינם נחשבים עובדי עבודה זרה, הואיל ויחד עם אמונתם ב'אותו 

האיש' הם מאמינים בה'. ונראה שכן דין בני הדת ההינדואית, שכעיקרון משתפים 

אמונה באל עליון".

"וכך  והוסיף  ונראה,  שראינו  מהמקורות  לחלק  מלמד  הרב  ציין   12 בהערה 

מסקנתי, על פי מה שלמדתי אודות הדת ההינדואית... על פי היחס המרכזי לשורש 

כחלק  אולם  משתפים,  נחשבו  מיעוט  בתחילה  אמנם  'ברהמן'...  שנקרא  העליון 

עליון  באל  האמונה  שעיקרון  לומר  ניתן  כבר  כיום  העולמית,  ההתעלות  מתהליך 

מוסכם, ואין מי שאינו מודע לשורש העליון שנקרא 'ברהמן'". יעויין שם. עוד ציין 

מכיוון  אך  בנוצרים,  רוב  פי  על  דנו  נח  לבני  בשיתוף  שהקילו  הפוסקים  אמנם  כי 

שעיקר הכרעתם הייתה שעצם השיתוף מותר לבני נח, לפיכך יש להחיל פסיקה זו 

גם בנוגע להינדואיזם.

וכן חזר על כך להלן שם )ח, ה(, והדגיש כי "ככל שיזככו את ההינדואיזם מהתפישה 

שיש לאלילים כוח עצמי, ויעצימו יותר את האמונה בה' אחד ובמוסר הנובע מכך, 

יוכלו בעזרת הרעיונות היפים שבהינדואיזם לפעול למען הוספת ברכה לעולם" וכו'. 

משמעות הדברים אינה עזיבת הדת )ראו שם ט, ו(, אלא הוספת ברכה מתוך התרבות 

ההינדואית, ללא נזקי המשנה של ההגשמה.

תמיכה בהגדרת ההינדואיזם כעבודה זרה בשיתוף

להגדרת  התיאורטית  האפשרות  את  העלה  הרצוג  הרב  כבר  למעלה,  שראינו  כפי 

ההינדואיזם כעבודה זרה בשיתוף, ואת המשמעויות ההלכתיות של הכרעה כזו, אולם 

הדגיש שלא למד כראוי את הדת ההודית ועל כן הדברים לא ברורים לו. אמנם, בדברי 

כמה רבנים ניתן למצוא אזכורים התומכים בטענה זו, בדרגות שונות של הצטרפות, 

בהירות וביסוס.

מעשה  על  בפירושו  גאון  סעדיה  רבינו  בדברי  נמצא  לכך  ראשון  אולי  אזכור 

העגל, שתואר באופן הדומה לעבודה זרה בשיתוף )פירוש רס"ג לספר שמות, פרק לב; מוסד 

הרב קוק תשנ"ח, עמ' קצב, תרגום יהודה רצהבי(:

אומרים  זולתם,  אלילים  ועובדי  שההודים,  לי  נתאמת  אלו  להליכות  ובדומה 

שמים  לבורא  עובדים  הם  אבל  גופו,  לעץ  ולא  עצמה  לאבן  עובדים  שאינם 

להם  נתברר  אותה  רואים  כשהם  לכך.  אות  אלא  לדעתם  זו  צורה  ואין  וארץ. 

עזוזו, גדולתו וגבורתו, והם עובדים אותו. ואותה צורה שמצאוה ראויה לעניין 

אותות  להם  עושה  הוא  ובאמצעותה  מאורו,  עליה  משרה  הבורא  לדעתם  זה, 

ומופתים. וכשלעצמה אינה צורה אלא היא צורה של אות שאחד מהם התאימה 



63  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

לעניין זה. כי האור שוכן עליה והאותות נעשים באמצעותה... ויש להם אנשים 
העוסקים בדברי עיון, נושאים ונותנים בעניינים דקים אלו ומעלים ראיות.25

כלומר, לטענת רס"ג, ההודים עצמם אומרים שאין הם עובדים לצורה הגשמית, אלא 

לבורא עולם, והצורות הן לכל היותר התגלות מסוימת שלו. בתקופת רס"ג התקיימו 

קשרי מסחר בין הודו לבגדאד, וחלק לא מבוטל מהסוחרים היו יהודים. כמו כן, ישנן 

עדויות לקיומה של קהילה יהודית בהודו כבר במאה ה-10, סמוך לזמנו של רס"ג. 

אמנם רמת היכרותו עם הפילוסופיה הינדואית ואנשי הודו דאז עדיין לא התבררה. 

כמו כן, קשה להשליך התייחסות מתקופה עתיקה לזמנינו.

דיון  בתוך  החדשה,  בעת  באיטליה  המחשבה  מגדולי  אמוזג,  בן  אליהו  הרב 

פילוסופי בדבר ייחוד האלוהות )ישראל והאנושות, מוסד הרב קוק תשכ"ז, עמ' 74(, מזכיר גם 

את אמונת ההינדואים כפי שמופיעה בוודות:

המתגלה,  בלבד,  הראשונה  הסיבה  את  עינינו  לנגד  לשוות  אומרת  הקבלה 

לכל היותר, בתואר מיוחד, אשר אליו אנו פונים, כלומר אלוהים, בכל אחד מן 

הודו(  בתורת  )המומחים  האינדיאניסטים  מצאו  זו  ראות  נקודת  שלו.  האספקטים 

בכל אותם הקטעים של הוודא, בהם מופיעה אלהות מסויימת בצד אופיו של 

האל העליון.

לעיל.  שראינו  וכפי  ההינדואיזם,  בכתבי  עליון  לאל  עדויות  ישנן  אחרות,  במילים 

מדבריו  נח.  לבני  המותר  השיתוף  בנושא  ועוסק  אמוזג  בן  הרב  ממשיך  מכן  לאחר 

נראה כי בהתאם למידע בו החזיק, ההינדואים לכל הפחות עובדי ע"ז בשיתוף, אלא 

שלא כתב זאת ממש בפירוש. אמנם בדומה לפוסקים שהובאו לעיל לחומרא, גם כאן 

 המשך דבריו: "וכשנתאמתו לי הלכות אלו גם כן, אמרתי: לא מן המוכחש שמקצת מן הראשונים — שלושת  .25

אלפי איש, הן יותר הן פחות — דגלו באמונת העמים שאמרו כדברים האלה, ולדעתם היתה השראת השכינה 

אמת, ואורו יתברך נאצל על משה, ובו היה עושה את האותות, וכשנפקד מהם משה נתכוונו לפי סברתם לעשות 

להם פסל במקומו, ישרה עליו האור וינהיג אותם". ולהלן בהמשך הפירוש: "וזה שאמרו 'אלה אלוהיך ישראל 

אשר העלוך מארץ מצרים' )שמות לב, ד( אין כוונתם שהעגל הוא שהוציאם ממצרים, אבל הצפינו בדבריהם — 

'זהו אור אלוהיך', כעניין 'כבוד אלוהיך'. וכפי שהקדמנו על אמונת האומות בדבר זה, וכי אם אין הם קוראים לו 

אלוה לא ישכון עליו האור" )שם, עמ' קצו(. תרגום מוקדם ולא שלם של דברים אלו פורסם בידי רצהבי במאמרו 

'מפירוש רב סעדיה לתורה', סיני צא ]מו,ה-ו[, אב אלול תשמ"ב, עמ' רט.

על התייחסותו של רס"ג לעמדות הודיות ראו אצל הרב ד"ר משה וינטורה, 'סקירה על השיטות הקוסמולוגיות 

שיד  עמ'  תש"ג,  קוק  הרב  מוסד  מדעי,  תורני  קובץ  גאון:  סעדיה  רב  בתוך:  מאין',  יש  והבריאה  רס"ג  בכתבי 

והלאה; אלעד מוריה, 'הגוף והעולם הזה במשנת רס"ג', אסיף ה, איגוד ישיבות ההסדר תשע"ח, עמ' 291.



 בארות |  64

דרנפלב םעונ ברה

לא ברור כמה הכיר הרב בן אמוזג את הדת ההינדואית. בנוסף אין התייחסות לפער 
האפשרי בין הכתבים וחכמי הדת, לפולחן של המון העם.26

ר' הלל צייטלין אף הוא תיאר בשפה עשירה, מעט לאחר הרב בן אמוזג תקופה, 

את מה שתפס כהתחזקות סיעת הברהמהנים ותפיסת האל האחד ההודית )הטוב והרע, 

הולצר ספרים תשע"ז, עמ' 11–13(:

הגיעה  כי  עד  ויותר,  יותר  התפתחה  הודים  שבספרי  הפלוסופית  ההשקפה 

למדרגה גבוהה ע"י הברהמנים... ברהמא, שהיה בתקופה הקדמונית רק אלוהי 

כל  ולאבי  כל  ליוצר  היה  כי  עד  ויותר,  יותר  ממשלתו  לפרוש  החל  התפלה, 

ישוב  ואליו  נתן  הכל  שממנו  דכלא,  לשלמותא  סוף,  לאין  היה  כי  עד  היקום... 

יוצר  הכל... אלוהיהם ברהמא היה באמת אלוה פלוסופי מאד נעלה, הוא היה 

הכל שהוא הכל, העולם כלו מלא חליפות ותמורות. אין קץ. אין דבר קיים ועומד, 

הכל מתחלף ומשתנה, הכל פושט צורה ולובש צורה... הכל חולף ומשתנה, לבד 

ברהמא העומד וקיים לעד ולנצח נצחים. רעיון החליפה והתמורה הנצחית מלא 

את לב הברהמנים...

כן כתב הרב מסעוד בן יעקב הכהן27 בספר "שערי האמונה והדת" )ירושלים תש"ל, מאמר 

"הצעה רחבה מדעית לבחינת הדת", עמ' שלג(:

ואם ישנם עוד בארצות החלק האסיאתי כמו ההודים והסינים הנראים כעכו"ם 

הכל  את  הממציאה  הראשונה  הסיבה  מצהירים  כתביהם  לפי  הרי  פסל,  עובדי 

ומהללים ומעריצים אותה, אבל לא סרו מלסמל אותה לפני הבנתם כמו שקבלו 

מאבותיהם, ומאמינים בשכר ועונש והישארות הנפש על פי הדעות הפילוסופיות 

 באופן דומה כתב גם המשכיל ר' שמשון בלוך )נפ' בתרמ"ו( בשם חוקרים נוכרים: "עוד כסה חושך הבערות  .26

השרידים  משרידי  גם  עולם...  לתפארת  ושם  יד  הודו  לה  עשתה  תבל,  לאומי  הרפיון  וערפלי  הארץ  עין  את 

ופרידריך  קלייקר  פרידריך  ]יוהאן  ושלעגע"ל  קלייקא"ר  החכמים  חריצת  ע"י  אלינו  באו  ]אשר[  הנחמדים 

הודו באחדות הבורא  לפני הרבה אלפים שנה האמינו חכמי  עוד  כי  יתנוצץ אמתת משפט האומרים  שלגל[, 

וכו'  ]אסיה["  אזיא  ארצות  בשאר  לנו(  )זולת  ההם  האמתות  דעות  נתפשטו  ומהם  הנפש,  והשארות  יתברך, 

)שבילי עולם, פרק "הודו", ורשה תרמ"ג, דף לט,א; לבוב 1827, כרך ב, דף נד,א(. בפתח ספר זה נדפסו הסכמות 

על החיבור ומחברו מאת מהר"ם בנט, חתם סופר, בעל ראשי בשמים, רבי שמואל לנדא בן הנודע ביהודה, ועוד. 

עם זאת, תיאורו הכללי של בלוך לוקה בחסר )ראו אצל שמעון לב, נהירין לנו שבילי הודו: המפגש בין העולם 

היהודי-ציוני להודו ותרבותה, הוצאת גמא 2018, עמ' 30–31(.

בצרפת,  רוזאן  שבמרוקו,  ומראקש  קזבלנקה  מוגאדור,  מרבני  היה  בתשל"ג(  )נפטר  הכהן  מסעוד   הרב  .27

וירושלים. חיבר גם את הספר "י"ג שרשי היהדות" )תשל"ג(, שם נדפסו דברי הספד עליו מאת תלמידו הרב 

יחיאל בוחבוט. על ספרו "עיקרי האמונה והדת" הסכמות מאת הרב איסר יהודה אונטרמן, הרב יצחק נסים 

והרב עובדיה יוסף.



65  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

לרדוף  הצטיין  הכל  המוסרית  במדה  אבל  מאבותיהם,  שקנו  והאיצטגנינותיות 

אחר האמת והצדק ולפרוק העוול.

הם  שגם  לכך  והתוודע  ההינדואים,  לכתבי  מודע  שהיה  עולה  מסעוד  הרב  מדברי 

בהיותם  מסוים,  במובן  לה  וסוגדים  הכל",  את  הממציאה  הראשונה  ל"סיבה  מודים 

בעיניו  שחשוב  נוספת  נקודה  בידיהם.  אבותיהם  שמעשה  מפני  בסמלים  אדוקים 

להדגיש היא מוסריותם האישית והחברתית.

הרב עדין אבן ישראל שטיינזלץ, במאמר על סובלנות דתית, הרחיב על ההבדל 

בין המצופה מישראל למצופה מבני נח, הציג את עיקרון האולטימטיביות המופיע 

בהינדואיזם, וציין כי "הינדואיזם ובודהיזם הם מונותאיסטיים מספיק בעקרון, כדי 

שהינדואים ובודהיסטים מוסריים יוכלו להיכנס בשער הגויים לגן עדן" )תרגום חופשי 

כלומר   .)"Peace without Conciliation, The Irrelevance of 'Toleration' in Judaism" מתוך 

לדעתו, סביר ביותר לומר כי ההינדואים עובדי ע"ז בשיתוף, ולכן כאשר מתנהגים 
במוסריות יקבלו שכר כראוי בעולם הבא.28

התייחסות נוספת לנקודה זו נמצאת גם בדברי הרב פרופ' דניאל שפרבר. בשנת 

תשס"ז )2007( נערך מפגש בין כהני דת הינדואים ובין רבנים מישראל. המפגש נערך 

תיאורו  פי  על  שפרבר.  הרב  וכן  הראשית,  הרבנות  נציגי  אליו  והוזמנו  דלהי,  בניו 

בריאיון שערך עמו הרב ד"ר עידו פכטר, כהני הדת אמרו שהם "מאמינים באל אחד 

שהוא מסובב כל עלמין וממלא כל עלמין. הם כמובן אמרו זאת בשפה שלהם, אבל זה 

היה הרעיון — האל שלהם הוא בורא הכול ואי אפשר לתארו אלא במושגי השלילה" 

)'בין הינדואיזם לקטניות', מוסף שבת של מקור ראשון, כ"ה בניסן תשע"ג(.

במהלך המפגש חתמו כל הנציגים על מסמך הצהרה משותף. בסעיף הראשון 

של ההצהרה נכתב כך: "המסורות של כל אחת מהקהילות מלמדת אמונה באל אחד 

ושמסר  המבורך,  גיוונו  על  הזה  העולם  את  שברא  הסופית,  המציאות  שהוא  עליון 

ובמקומות  בזמנים  שונים  לעמים  המותאמות  לאנושות,  לפעולה  אלוהיות  דרכים 

את  עובד  באמת  לא  שלהם  הציבור  כי  הכוהנים,  טענו  עוד  חופשי(.  )תרגום  שונים" 

ושמות  עליון,  אל  לאותו  להתקרב  כאמצעים  בהם  משתמשים  הם  אלא  הפסלים, 

האלילים הם הופעות שונות של אותו אל.

בכתבה צוין כי הרב שפרבר כתב ספרו שמטרתו להראות שהנושא לא פשוט וחד 

מסוים,  הינדואי  ספר  בסיס  על  דבריו  את  כתב  שטיינזלץ  הרב  כי  טען  גושן-גוטשטיין  אלון  ד"ר   אמנם,  .28

 Jewish Theology בתוך ,Encountering Hinduism( היושב על השקפה וודאנטית המזוהה יותר עם כיוון מונותאיסטי

and World Religions, עמ' 290(. 



 בארות |  66

דרנפלב םעונ ברה

ממדי.29 נראה שמסקנת מחקרו היא שההינדואים לא רחוקים מהנוצרים באמונתם; 

כשם שלגבי הנצרות "קיימת דעה שהם לא מוזהרים על השיתוף"30 כך ניתן לומר גם 

לגבי ההינדואים, ולפיכך לא תהיה בעיה לקיים איתם מסחר.

שפרבר  הרב  התבטא  תשע"ד,  בשנת  שהעביר  בשיחה  מכן,  לאחר  שנה  כחצי 

באופן נחרץ עוד יותר. בשיחה זו טען כי ההינדואים מוגדרים כ"משתפים" אולי אף 

אמונת  בין  הפער  לסוגיית  גם  התייחס  ובשיחה  בריאיון  בדבריו  מהנוצרים31  יותר 

חכמי הדת לאמונת העם, בה נעסוק בהמשך.

ומנהגים  לטקסים  ונחשף  בהודו  זמן  מעט  לא  שהה  שפרבר  הרב  כי  לציין  יש 

ההינדואיזם  את  לתפוס  לו  שגרם  הוא  הדת  כוהני  עם  המפגש  דווקא  אך  שונים, 

כשיתוף. חשוב לציין כי אותם כוהני דת מייצגים זרם מסוים בהינדואיזם, ולכן אף 

שדבריהם יכולים להיות נכונים ביחס לכלל הזרמים, קשה יהיה להכליל בדבריהם 

את כל הזרמים, שכן אינם יכולים לדבר בשמם. מכל מקום, תיאור המפגש מחזק את 

הטענה שההינדואים מכירים בקיומו של אל עליון, נוסף למה שכבר ראינו עד כה. 

בספרו  נמצאת  בשיתוף  זרה  כעבודה  להינדואיזם  נוספת  מבוססת  התייחסות 

של הרב יששכר היימן "יהדות והינדואיזם" )הוצאת אוריון תשע"ח(. הרב היימן בחן שלל 

ועושר רעיוני. ספרו  עיון מעמיק  סוגיות הנוגעות ליחס היהודי להינדואיזם, מתוך 

הוא פרויקט חלוצי בתחום זה.

81( דן הרב היימן בסוגיית ריבוי האלים ההינדואית,  בפרק "גשר האמונה" )עמ' 

ומבהיר שהיא מהווה "תהום" הפעור בין היהדות וההינדואיזם. עם זאת, הוא קובע 

ההבנה  חשובה  כולם,  על  העליונה  הדמות  מיהי  משנה  "לא  להינדואיזם:  ביחס 

העקרונית שאין ריבוי אלים השולטים יחד בעולם... אלא ישנו מדרג בעולם האלים, 

ובראשו ניצב אל אחד... אמונה מורכבת זו נקראת בשפת ההלכה היהודית 'עבודה 

)"מקבילות   "indo-Judaic Parallels: Notes on Similar Motifs in Judaism and Hinduism"ב מדובר  הנראה   ככל  .29

הודו-יהודיות: הערות על מוטיבים דומים ביהדות ובהינדואיזם"(, שיצא לאור בשנה האחרונה. ספר לא גדול 

זה עוסק בהשוואה בין אגדות חז"ל ומיתולוגיה הודית.

 בפועל זו דעת רוב הפוסקים, כמבואר בפנה"ל אמונה ומצוותיה הנזכר למעלה. .30

באתר   "BhriguYoga" בערוץ  סרטון  ההינדואיזם",  של  ההלכתי  המעמד  על  שפרבר  דניאל  פרופ'   "הרב  .31

ויש  זרה.  כעבודה  נחשבות  לא  המוסר  בדרכי  הגדורות  דתות  לפיה  המאירי  דעת  את  גם  צירף  אמנם  יוטיוב. 

להעיר על הבנה זו במאירי, משום שלפי המאירי במקומות השונים יש להפריד בין היחס החיובי לגויים, כאמירת 

שלום וכד' — האמור ביחס לגויים הגדורים במוסר, ובין הגדרתו את הנוצרים כאינם עובדי ע"ז — הנובע מהבנת 

אמונתם כמייחדים. כלומר, קשה לדחוק בדברי המאירי שהגדיר את הנוצרים כאינם עובדי ע"ז משום שהם 

א(  )סב,  גיטין  במסכת  המאירי  דברי  את  למשל  וראה  אחרות.  דתות  על  זאת  להחיל  ולפיכך  במוסר,  גדורים 

פי  על  אף  ויכלתו,  לאחדותו  יתברך  במציאותו  ומאמינים  הדתות  בדרכי  הגדורות  "אומות  אידם:  לימי  בנוגע 

שמשתבשין בקצת דברים לפי אמונתנו, אין להם מקום בדברים אלו" )ראו עוד בפנה"ל אמונה ומצוותיה ה, 

יב-יג, שם מובא חילוק זה(.



67  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

זרה בשיתוף': מאמינים בריבוי אלים אלא שהם כפופים לאל היחיד הטרנסצנדטלי, 

הבורא, המחליט, נותן הכוח וכו', שפועל כביכול בעולם דרך אותם אלים".

לאחר מכן דן הרב היימן בקצרה בסוגיית עבודה זרה בשיתוף לנוצרים ומזכיר 

רוב  ולכן בטלות  לגוי,  זרה בשיתוף' מותרת  'עבודה  כי "לדעת אותם פוסקי הלכה 

ההגבלות המסחריות עם אותם נוצרים. הדיון ההלכתי הענף על הנצרות יכול לסייע 

רבות במפגש בין היהדות להינדואיזם... ברור שעבור היהודי זוהי עבודה זרה גמורה, 

ודן  היימן  הרב  מוסיף  בהמשך  פשוטה".  אלילים  עבודת  לבין  בינה  הבדל  כל  ללא 

בזרמים חדשים יחסית בהינדואיזם, בני מאות שנים, שאינם מאמינים בריבוי אלים, 

ומשקפים התקדמות רעיונית שחשוב להכיר.

צינר  גבריאל  הרב  בדברי  גם  נזכרת  בשיתוף  ע"ז  כעובדי  ההינדואים  הגדרת 

מחבר "נטעי גבריאל", שתוך כדי הדיון בסוגיית הפאות מהודו כתב כי שמע מ"יודעי 

דבר" שאנשי הודו עובדים בשיתוף )אור ישראל )מאנסי( לו ]ט,ד[, תמוז תשס"ד, עמ' צב(. כמו 

בריבוי  על אמונה  נוסף  עליון  בבורא  ציין שההינדואים מאמינים  דוד שור  כן, הרב 

ללמוד  קשה  אלו  מאזכורים  כד(.  עמ'  תש"פ,  ירושלים  בהלכה,  המשלימה  )הרפואה  אלילים 

הלכה למעשה, כיוון שהוזכרו בדרך אגב.

אמונה באל מופשט שאינו אלוהי ישראל

דיון מעניין בסוגיית הפאות הוא האמונה באל מופשט שאינו הקב"ה, אלוהי ישראל. 

על בסיס דברי החזון איש )יו"ד סב, כא( שאמונה בכוח מופשט שאינו הקב"ה לא נחשבת 

ע"ז אלא מינות, נטען כי ההינדואים מאמינים בישות עליונה מופשטת, וכל הפסלים 

הם רק ייצוגים של אותה ישות, ואין מייחסים אליהם כוחות )בדומה לדברי כוהני הדת(. 

כך נראה שנטען לראשונה בידי הרב יחיאל טויבער, כאשר עסק בסוגיית הפאות )אור 

ישראל )מאנסי( לו ]ט,ד[, תמוז תשס"ד, עמ' לז; פד(

כוח  לנדו, שמכיוון שההינדואים לא עובדים  דב  נטען בשם הרב  בהתאם לכך 

)הובא בכמה מקומות,  שנמצא במציאות, הרי שהם לא נחשבים עובדי ע"ז אלא מינים 

יואל שילה, הכצעקתה: בירור האם יש איסור תקרובת ע"ז בשערות ממקדשי הודו,  לדוגמה אצל הרב 

התייחס  שבדבריו  כיוון  אלינו,  משם  ללמוד  אין  למעשה  אך   .)357 עמ'  תש"פ,  רכסים 

באופן ספציפי לפולחן בטירופטי ולאמונה מיתית הקשורה לפולחן זה, ולא למערכת 

הכוללת של אמונת ההינדואים.

ע"ז  אינו  שהינדואיזם  ההכרעה  את  לחזק  ניתן  החזו"א  מדברי  כן,  פי  על  ואף 

לכוח  קוראים  לא  שההינדואים  שלמרות  היא  הפשוטה  ההנחה  כעיקרון,  גמורה. 

העליון בשם אלוהי ישראל — מכיוון שהם מכירים בישות-על אינסופית שכל היקום 

מושפע ממנה, הרי זה כהכרה באלוהים כל-יכול. ואם יהיה מי שיתעצם לומר שאין 



 בארות |  68

דרנפלב םעונ ברה

להגדיר זאת כאמונה בבורא, מכיוון שלא מכירים בו כאלוהי ישראל ולפיכך אין כאן 

שיתוף אלא ע"ז גמורה, הרי שדעת החזו"א ההינדואיזם הוא לכל היותר מינות.

ניתן לטעון שעל פי היסודות של סוגיית ע"ז בשיתוף, אמונת  אמנם, כעיקרון 

ההינדואים תואמת להגדרת שיתוף, על אף שאינם מכירים באלוהי ישראל ובסיפור 

התנ"כי. כידוע, איסור ע"ז חל כבר על אדם הראשון, כפי שמובא בתלמוד: "רבי יהודה 

אומר: אדם הראשון לא נצטווה אלא על עבודה זרה בלבד... רבי יהודה בן בתירא 

אומר אף על ברכת השם" )סנהדרין נו, ב(. הדעה הרווחת היא שאדם הראשון הצטווה 

על שש מצוות, ביניהן איסור ע"ז )סנהדרין נו, ב; רמב"ם מלכים ט, א. ועי' פנה"ל אמונה ומצוותיה 

ל"שיתוף"  וההיתר  ע"ז,  של  ההלכתית  שההגדרה  היא  הדבר  משמעות   .)1 הע'  א,  ה, 

הנגזר ממנה, לא תלויה בהתגלות לאברהם או לישראל. ראיה לכך מדברי הרב פנחס 

הורוביץ בפירושו "פנים יפות" )בראשית לא, נג( כשהסביר שתרח עבד ע"ז בשיתוף.

ישראל,  באלוהי  דווקא  להאמין  נח  לבני  חובה  יש  כי  לטעון  סביר  לא  לפיכך 

כלומר דווקא בסיפור התנ"כי, על מנת להיקרא משתפים, שכן יסוד איסור ע"ז קדם 

ללידת עם ישראל. כמו כן, אין לומר שחלה עליהם החובה להאמין דווקא באל העליון 

המדרש  פי  על  שכן  בכלל,  ולנביאים  או  הראשון  לאדם  והתגלה  בתורה  שמתבטא 

אלא  מסוימת  בהתגלות  דווקא  האמין  לא  בתחילה  אברהם  אף  א(  לט,  רבה  )בראשית 

ג(  )הלכות עבודה זרה א,  בהכרה בכך שיש "מנהיג לבירה". באופן דומה תיאר הרמב"ם 

את אמונת אברהם כמי "שהשיג דרך האמת והבין קו הצדק מתבונתו הנכונה, וידע 

והוא מנהיג הגלגל", כלומר תפיסה פילוסופית המכירה בכוח  שיש שם אלוה אחד 

עליון ואינה תלויה בהתגלות. על פי עקרונות אלו עולה כי חובת האמונה המוטלת 

על בני נח מסתכמת בשיתוף של כוח עליון ונשגב, אף שאינו מזוהה עם אדם או עם 

חברה מסוימת.

ראיה נוספת לכך שאין חובה שבני נח יאמינו דווקא באלוהי ישראל כדי להיקרא 

רוב  לדעת  שהרי  המוסלמים.  מדין  אף  ואולי  הנוצרים,  מדין  להביא  ניתן  משתפים, 

בהשקפה  י(.  ה,  ומצוותיה  אמונה  )פנה"ל  בשיתוף  ע"ז  כעובדי  הנוצרים  מעמד  הפוסקים 

ראשונה היה מקום לומר שהסיבה לכך היא מכיוון שהם מאמינים בתנ"ך ובאלוהי 

קשורה  שלא  עליונה  בישות  מאמינים  והנוצרים  המוסלמים  בני  היו  ואם  ישראל, 

לישראל, לא היו מוגדרים כמשתפים.

אולם לעניות דעתי ההתבוננות מלמדת את ההיפך. תפיסת האלוהות הנוצרית 

של  מסוים  ברובד  מכירים  שהם  אף  היהודית.  מזו  בתכלית  שונה  המוסלמית(  )וכן 

וטוענים  פרטיה  את  משנים  עיקריה,  את  מכחישים  הם  הישראלית,  ההיסטוריה 

מאלוהי  רחוק  שלהם  במושגים  ישראל  שאלוהי  כך  בטלה.  ישראל  עם  שהברית 

ישראל שלנו, וניתן לומר שמלבד ההכרה בכך שהיתה לו ברית עם ישראל )בלשון עבר 

לדעתם(, ומלבד ההכרה בכך שהוא אל עליון, לא נותרו הרבה קווי דמיון בין אלוהיהם 



69  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

וףתשיבה רז הדבוע – םזיאודניה

לאמונת ישראל. הנוצרים נחשבים כמשתפים, חרף העובדה שאינם מכירים באלוהי 

ישראל ה' אחד שאין כייחודו כפי שאנו מכירים, מפני שהם מכירים גם באל עליון 

דידן. אף שאין ההינדואים מכירים באלוהי התנ"ך,  לנידון  נלמד  ומכאן  אוניברסלי. 

מכיוון שהם מאמינים בישות עליונה הרי שהם נחשבים כעובדי עבודה זרה בשיתוף.

סיכום
ראינו כי על אף קשיי הפסיקה וההבנה של הדת ההינדואיסטית, ניתן לעצב גישה 

היכרות  וכן  ברור,  באופן  בדת  השונים  המושגים  הבנת  באמצעות  כלפיה  הלכתית 

מסוימת עם אופי הדת.

הגישה  כי  נראה  השונים,  ובמקורות  בעובדות  הפוסקים,  בדברי  עיון  לאחר 

המסתברת ביותר ביחס להינדואיזם היא הגדרת דת זו כע"ז בשיתוף. יסוד קביעה 

הזרמים  בכל  קיים  האינסופי,  מכל,  הנשגב  העליון,  הכוח  שמושג  בהבנה  נעוץ  זו 

ההינדואים בצורה כזו או אחרת. כתבי הדת מלמדים על כך, כמו גם מפגשי דתות. 

כמו כן, לפי מחקר שנערך בשנים האחרונות, כמעט כל ההינדואים מאמינים באלוהים 

בצורה כזו או אחרת, בין אם כאל אחד, ובין אם כאל בעל התגלמויות שונות. כך עלה 

גם משיחותיהם של מומחים לנושא.

חשוב להזכיר כי לעובדה שההינדואיזם הוא ע"ז בשיתוף, יש השלכות בעיקר 

לגויים עצמם, ולשיח איתם. אומנם, כל תוצרי ע"ז בשיתוף עדיין אסורים ליהודים 

כע"ז גמורה, ועל כן כדי להתיר פרקטיקה הינדואית מסוימת יש לבחון את זיקתה 

לפולחן ההינדואיסטי.





71  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רוהגי רתוס מרפסה לע

הרב זלמן ברוך מלמד, ראש ישיבת בית אל

על הספר מסורת הגיור

בס"ד, י"ח בכסלו תשפ"ג

לבני האהוב הרב אליעזר שליט"א

כאשר התחלת לברר את נושא הגיור להלכה, אמרתי לך למה אתה משקיע את כוחך 

ומרצך בשאלה שנויה במחלוקת, כאשר כל צד מגובש בדעתו ושום בירור הלכתי לא 

ישנה את דעתו. המחמירים הסבורים שגיור מחייב קבלת מצוות מלאה, ואם חסרה 

קבלת מצוות מלאה הגיור אינו גיור גם בדיעבד, לא ישנו את דעתם ואף לא יעיינו 

בספרך, כיוון שהם ביררו את הנושא היטב או סומכים על גדולים. והרבנים המקלים 

גדולים  על  סומכים  הם  וגם  היטב,  ההלכה  את  ביררו  הם  וגם  מגובשת,  דעתם  גם 

שהקלו. וכל בירור שתעשה כמה שיהיה יסודי ורחב לא יזיז אותם מדעתם, אז למה 

אתה משקיע כל כך הרבה כוחות ומכניס עצמך במחלוקת.

ואולם כעת כשראיתי את ספרך שבו סקירה רחבה מאוד של הגיורים שנעשו 

בפסיקה  השונות  והדעות  בכלל,  לגיור  הדורות  חכמי  של  והיחס  הדורות,  במשך 

למעשה — זה ספר יסודי שמקיף את נושא הגיור מכל צדדיו בצורה מושלמת. נראה 

לי שיש ערך רב מאוד לספר, גם אם לא יביא להכרעה בין הדעות למעשה.

חזק ואמץ ויהי ד' עמך להמשיך בשקידת התורה ללמוד וללמד לשמור ולעשות, 

ויפוצו מעינותיך חוצה עוד ועוד.

ומן הנכון לכנס את תלמידי  ב. אני כשלעצמי רואה ששאלת הגיור כבדה מאוד,  נ. 

החכמים בעלי הדעות השונות כי היכי דלימטיי' שיבא מכשורא, ולדון ביחד לגופו 

של עניין ברוב יועץ.

לענ"ד רוב הרבנים המחמירים הם רבנים שחיים בקהילות תורניות או חרדיות, 

ואינם נפגשים עם הבאים להתגייר אלא במידה מאוד מצומצמת. ולעומת זאת, רובם 

 מכתב ששלח הרב זלמן ברוך מלמד, ראש ישיבת בית אל, לבנו הרב אליעזר מלמד, לאחר שעיין בטיוטות  *

הספר מסורת הגיור. אנו מודים לרב זלמן על הסכמתו לפרסום המכתב.



 בארות |  72

לת איב תבשיי ראש ,דמלוך מרמן בלז ברה

של הרבנים המקלים הם רבנים שנמצאים בקרב ציבור שבו הבאים להתגייר רבים. 

זאת ועוד, רבנים הרואים עצמם אחראים לקהילות שלהם ולחוג שלהם, דעתם שונה 

שלהם.  לקהילות  רק  ולא  הציבור  כלל  לתקנת  מחויבים  עצמם  שרואים  מרבנים 

הרבנים המחמירים צודקים במקום שהם נמצאים, והרבנים המקלים צודקים במקום 

שהם נמצאים. וכן רב שהוא בתפקיד הנושא בעול הציבור, מבטו שונה מתלמיד חכם 

שאינו נושא בעול הציבור.

למקרים  להקל  שדעתם  רבנים  יש  מערכתית.  שאלה  היא  היום  הגיור  שאלת 

נראה  זה  לכתחילה,  הבדיעבד  את  ולהפוך  לרבים  גורפת  בצורה  להקל  אך  יחידים, 

אין  ליחידים  הייתה  אילו השאלה  ויש רבנים שדעתם להפך,  להם שאסור לעשות. 

מקום להקל, אבל כעת שזו לדעתם שאלה קיומית של סכנת קרע בעם, לכן יש להקל.

מקובל בכל הדורות בשאלת עגונות, שהפוסקים היו מחפשים כל דרך של קולא 

יחיד בשעת הדחק. אע"פ שקולא  והיו סומכים על דעת  להציל עגונות מעגינותם, 

הזו  שהאשה  דהיינו  המחמירים,  לדעת  ממזרות  לחשש  להכניס  פירושו  לעגונות 

כל  סוף  עד  וניניה  ונכדיה  ממזרים  יהיו  בניה  תנשא  אם  איש,  אשת  לדעתם  שהיא 

הדורות, והם יתערבו בקהל, ולאן זה יגיע. אעפ"כ הרבנים הקלו. כלומר יש שעת דחק 

שמחייבת להקל, וצריך לשקול את נושא הגיור האם זו שעת דחק, ומה ההשלכות אם 

בעלי  עם  יועץ  רוב  צריך  זה  ובשביל  בגיור.  יחמירו  אם  ההשלכות  ומה  בגיור  יקלו 

הדעות השונות.

כל עוד שאין הרבנים מתכנסים ביחד לחפש פתרון הלכתי מוסכם, הבג"ץ הוא 

הפוסק לדאבונינו. ואם נשכיל ונתגבר על המחלוקת לשם שמים, ויתכנסו תלמידי 

חכמים בעלי הדעות השונות ויקשיבו זה לזה מתוך רצון להבין אחד את השני, מתוך 

יחס של כבוד הדדי ומתוך הכרה שכולם מכוונים לשם שמים, יש תקווה שיגיעו לידי 

הסכמה ויתקדש בזה שם שמיים.



הרב אורי שראל

מענה יסודי לספר משנת הגר

• פתיחה	

• או 	 ביטול  בולטות:  דוגמאות   — א  פרק 

התעלמות מדברי המקילים

• פרק ב — התעלמות מדברי רבנים שהקילו	

• פרק ג — ביטול דברי רבנים שהקילו	

• פרק ד — מחלוקת כוזבת עם הרב מלמד	

• דברי 	 וסילוף  פנימיות  סתירות   — ה  פרק 

הפוסקים

• פרק ו — אי הכרת המציאות כראוי	

• תשובות 	 את  ללמוד  נכון  כיצד   — ז  פרק 

האחרונים

• פרק ח — כמה הערות נחוצות	

• סיכום	

חיים  אורח  ישמרו  שלא  שמסתבר  ישראל  קרובי  של  גיורם  סוגיית 

מלמד,  אליעזר  הרב  בידי  הגיור  מסורת  בספר  בהרחבה  נידונה  דתי 

הדחק   בשעת  לגייר  הקילו  רבים  שפוסקים  היא  ומסקנתו 

לאחרונה פרסם הרב משה קליין מהדורה חדשה לספרו משנת הגר, בה 

טען כי העמדה המקילה בגיור משוללת יסוד  הרב אורי שראל 

משיב על כל טענותיו של הרב קליין, אחת לאחת, ומבהיר במאמרו כי 

העיון במקורות ובנימוקים שהציג הרב קליין מגלה כי דבריו שגויים, 

לא מבוססים, ומתעלמים מדברי הפוסקים המקילים ומנימוקיהם





75  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

הרב אורי שראל

מענה יסודי לספר משנת הגר

פתיחה
)מכון הר ברכה תשפ"ג(, נתבארה  בספר "מסורת הגיור" מאת מו"ר הרב אליעזר מלמד 

שלא  שמסתבר  ישראל  קרובי  גיור  בשאלת  האחרונים  בדורות  הפסיקה  "מסורת 

יקיימו אורח חיים דתי". 

מסורת הגיור מעניק תמונה כוללת ומקיפה של תשובות הפוסקים בעת החדשה 

בעניין הגיור )בין השנים תר"י-תש"ל(, תוך מגמה להביא את דבריהם במלואם ובדיוק, הן 

דעות המחמירים והן דעות המקילים, בהתאם למגוון הדעות הרחב שבסוגיה. בספר 

סוכמו הסוגיות המרכזיות סביב הגיור בהן דנו הפוסקים, והשאלה היסודית בדברי 

כל פוסק — האם אסר או התיר את הגיור כאשר מסתבר שהגרים לא יקיימו אורח 

חיים דתי; כשליש מהפוסקים החמירו שאין לגייר, וכשני שלישים מהפוסקים הקילו 

לגייר אף שמסתבר שהגר לא יקיים אורח חיים דתי )מבין כ-220 פוסקים(. 

מבין הפוסקים המקילים יש שכתבו כך בפירוש ויש שכך מוכח מדבריהם, ויש 

רבים שאין בדבריהם התייחסות ברורה לעניין שמירת המצוות הצפויה של המתגייר, 

אך כיוון שברור מהמציאות ההיסטורית ומתשובות הלכתיות אחרות שהגרים ככלל 

לא היו צפויים לשמור מצוות, מובן שאותם רבנים הקילו למרות שהיה מובן להם 

שהגר אינו מתכוון לשמור מצוות. כדי להבין היטב נושא זה אמליץ למעיין ללמוד 

לכל הפחות את השער הראשון בספר מסורת הגיור, ובמיוחד את הנצרך לענייננו — 

פרקים ט-י, ופרק יז )הספר כולו זמין באתר ישיבת הר ברכה(.

בשנה שחלפה הוציא לאור הרב משה קליין מהדורה חדשה של ספרו "משנת הגר" 

)מכון משנה תורה תשפ"ד(. בפרק הרביעי בספרו קובע הרב קליין שאין דעה שניתן לסמוך 

עליה שניתן לגייר קרובי משפחה של יהודים שלא צפויים לקיים אורח חיים דתי, 

"ואלו דברים שאין להם שחר". בדבריו מתייחס למקצת מהרבנים שהוזכרו במסורת 

הגיור, וטוען להסבר אחר בשיטתם.

במאמרי אגיב לטענותיו של הרב קליין ביחס לספר מסורת הגיור. מטרתי היא 

להראות שאין בדבריו שום דחיה לקביעה המרכזית של הספר, ופוסקים רבים הקילו 

לגייר מי שלא צפוי לקיים אורח חיים דתי. בנוסף, ביחס לכל הפוסקים שמביא הרב 

הקילו  אכן  פוסקים  ואותם  מדויקים  הספר  דברי  הגיור,  למסורת  בהתייחסו  קליין 



 בארות |  76

לאר שירוא ברה

במאמר,  שיפורט  כפי  לצערי,  בנוסף,  דתי.  חיים  אורח  לקיים  צפוי  שלא  מי  לגייר 

פעמים רבות מציג הרב קליין את האמור בספר בצורה חלקית ומעוותת, אולי בשל 

את  להכיר  הרוצה  כי  להדגיש  חשוב  לכן  המקילה.  בעמדה  שלו  העקרוני  הזלזול 

הלימוד מדברי הפוסקים שבספר, לא יכול להסתמך על דברי הרב קליין, וצריך לעיין 

בספר עצמו )כאמור הספר זמין ברשת(. 

בספר  קליין.  הרב  של  חיבורו  בלב  עומדת  הסוגיה  של  החלקית  התמונה 

מסורת הגיור הובאו בהרחבה דברי המחמירים, תוך הבהרת נימוקיהם ושיקוליהם, 

ולצידם כמובן גם הובאו דברי המקילים. אולם הרב קליין מציג רק את דברי הרבנים 

לחלוק  שיש  )אף  קיומה  עצם  על  חולק  כל  שאין  ארוכה  ברשימה  בסוגיה,  המחמירים 

על הציון לדברי פוסקים מסוימים שבתוכה(. ועם זאת, מטרת מאמר זה מצטמצמת לתגובה 

המקילים  דברי  את  אזכיר  לכן  בלבד.  הגיור  מסורת  לספר  ביחס  קליין  הרב  לדברי 

רק בקצרה, תוך כדי מענה לדבריו, ואמליץ ללומד לעיין בספר )פרק ז( כדי להבין את 

ההסברים של המקילים במלואם.

הרב קליין שולל את עובדת קיומה של עמדה מקילה במשמעות קבלת המצוות 

מסורת  בספר  מזלזל  ולכן  בגיור,  הקילו  רבים  בטענה שפוסקים  מזלזל  הוא  בגיור. 

בגיור,  המקילה  העמדה  את  הפוסלת  העקרונית  עמדתו  בשל  הנראה,  כפי  הגיור. 

כי  יתברר  המאמר  לאורך  התורני.  בדיון  כראוי  משקיע  לא  הוא  הצער,  למרבה 

ויש  הנידונים,  הפוסקים  מדברי  חשובים  חלקים  קליין  הרב  משמיט  רבים  במקרים 

שאף מייחס להם את ההפך גמור ממה שכתבו. הוא גם משמיט בשיטתיות את אופן 

הלימוד של תשובות הפוסקים במסורת הגיור, ולפיכך גם לא משיב לדברים שהוצגו 

בספר כפי שהם.

כהמשך לכך, הרב קליין לא מזכיר בדבריו כלל את שמו של הרב אליעזר מלמד 

או אפילו את שם הספר מסורת הגיור. בדבריו גם אין שום הפניות מדויקות לעמודים 

כך הרב קליין לא מכוון את הלומד לראות מה שנכתב  או ציטוטים ממנו.  שבספר 

במסורת הגיור, כדי שיוכל להשוות ולשפוט לפי שיקול דעתו, האם הרב קליין צודק 

בפרשנות דברי הפוסקים, או שהפרשנות שבמסורת הגיור נכונה. בנוסף, בתגובתו 

בשל  וכן  אלו,  מסיבות  אחרים.  ספרים  ובין  הגיור  מסורת  בין  קליין  הרב  מערבב 

העובדה שדבריו נכתבו באופן לא בהיר, קשה מאוד להבין אל מי ואל מה בדיוק הוא 

מתייחס )ראו עוד להלן בפרק ח(. במאמרי השתדלתי להפנות לדברי כל פוסק במקורם, 

וכן היכן נידונו הדברים בספר מסורת הגיור והיכן במשנת הגר )כל הציונים לספר מסורת 
הגיור במאמר הם לסדר הפרקים; כל הציונים למספרי עמודים הם לספר משנת הגר(.1

המקילים  דברי  כנגד  מאמר  הגר,  משנת  הספר  עורך  ארלנגר,  ירוחם  הרב  פרסם  לאחרונה  כי  להעיר   יש  .1

גבי מה  זה אין כמעט חידוש על  134–146(. במאמר  255 ]סו,א[, תשרי תשפ"ו, עמ'  )המעין  שבמסורת הגיור 



77  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

פרק א – דוגמאות בולטות: ביטול או התעלמות מדברי המקילים
ניתן לסמוך על דעה  ושלא  בגיור  כדי לטעון שאין דעה מקילה  כי  נראה  זה  בפרק 

כזו, הרב קליין דחה לחלוטין דברי פוסקים שהקילו, התעלם מחלק מדברי פוסקים 

הקוראים  את  הטעה  או  דבריהם,  את  תמוה  באופן  תיאר  שהקילו(,  ברור  )מהם  נוספים 

וכתב דברים הפוכים מדברי הפוסקים עצמם. 

הרב בן ציון מאיר חי עוזיאל

בולטת במיוחד תגובת הרב קליין לדברי הרב בן ציון מאיר חי עוזיאל, הראשון לציון 

ומגדולי הפוסקים בדורות האחרונים. בתשובותיו הקל הרב עוזיאל בפירוש לגייר מי 

שלא יקיים מצוות )עיינו מסורת הגיור כח, ב-ג; כד, יח; ועוד(.2 הרב קליין מגיב ש"כל דבריו 

פלא גדול", "ואין לסמוך על סברא זו אפילו לצירופא בעלמא" )עמ' קכ-קכא(. באופן 

דומה כותב הרב קליין על דברי פוסקים נוספים שסברו בדומה לרב עוזיאל )להלן פרק 

ג(. ועוד כתב שמי שלא יעיין במקורות, עלול לטעות שיש מחלוקת פוסקים בסוגיה, 

כאשר בפועל העמדה המקילה היא חסרת שחר )עמ' קטז(.

נפרט יותר: הרב עוזיאל עסק בפירוש בגרים שידוע שלא יקיימו מצוות לאחר 

גיורם, וביאר בהרחבה רבה שאף על פי כן יש לגיירם, "שאין תנאי קיום המצות מעכב 

המצוות  עליו  שקבל  "גר  והבהיר:  כ(.  ז,  עוזיאל  )משפטי  לכתחלה"  אפילו  הגרות  את 

קליין  הרב  נח(.  ב,  )שם  אותו"  מקבלים  אותן,  יקיים  שלא  שידוע  פי  על  אף  ועונשן, 

הדגיש בצדק משפטים אלו.

אמנם הרב קליין תמה: "היאך נייד ]איך התעלם הרב עוזיאל, א"ש[ מכל דברי 

הפוסקים הנ"ל וראשונים ואחרונים כאחד". משום מה מסרב הרב קליין להעלות על 

עוזיאל מפרש אחרת ממנו את דברי הראשונים, כפי שאכן כתב הרב  דעתו שהרב 

עוזיאל בהרחבה. וממשיך הרב קליין להקשות על ראיותיו: "מה ראה להוכיח מדברי 

בכוונה  שנתגייר  במי  אמורים  שם  דבריו  הרי  לסורו?  שחזר  גר  לענין  שם  הרמב"ם 

שלמה, אלא שמצוי הדבר שלאחר זמן חוזרים לסורם מחמת הרגליהם הרעים". גם 

כאן הרב קליין סמוך ובטוח שהבנתו ברמב"ם היא היחידה האפשרית, ומקשה על 

שנאמר במשנת הגר, אם כי שם דווקא פעל כיאות וציין שבדבריו הוא מבקש לחלוק על הרב אליעזר מלמד 

וידידי חבר מכון הר ברכה הרב אפרים שחור פרסמו תגובות קצרות  וספרו מסורת הגיור. הרב עמנואל גדג' 

למאמר זה )שם 256 ]סו,ב[, טבת תשפ"ו, עמ' 90–96(. מאמרי מהווה תגובה ארוכה ומפורטת.

 עוד על שיטת הרב עוזיאל ראו במאמריו של ידידי הרב יאיר וייץ, 'דעת הרב עוזיאל בעניין קבלת מצוות  .2

בגיור', 'כיצד הבינו הפוסקים ודייני הגיור את דברי הרב עוזיאל?' ו'האם מחויב ש"סופם יבואו לידי קיומם"?', 

באתר ישיבת הר ברכה, אדר ב' תשפ"ב; ובקצרה '"אע"פ שאינם שומרים דת ומצוות — בשם ישראל יכונו"', 

באתר ערוץ 7, אייר תשפ"ב.



 בארות |  78

לאר שירוא ברה

עוזיאל  הרב  ראיית  על  מקשה  עוד  ממנו.3  אחרת  הרמב"ם  את  שהבין  עוזיאל  הרב 

)סנהדרין צז, ב(, שאין ראיה מכאן  מדברי הגמרא שבני בניו של המן לימדו תורה וכו' 

שגיירו מי שלא ישמור מצוות, ולא מדקדק בדברי הרב עוזיאל שהביא זאת רק כדי 

להראות שייתכן שיהיו לגרים צאצאים גדולים בתורה, ולכן אין לדחות גרים "דילמא 

נפיק מהם זרעא מעליא". 

באופן תמוה, טוען הרב קליין שהרב עוזיאל סותר את עצמו, שכן בתשובה לגבי 

אישה שנבעלה לגר שמיד אחרי הטבילה לא הסכים להיות יהודי, כתב: "על כל פנים 

שברגע  הרי  ישראל,  מדת  עוד  לשמוע  רצה  לא  הטבילה  אחרי  שתיכף  דידן,  בנדון 

הראשון חזר לסורו. הלכך בעילותיו הם בעילת גוי ועושה את אשתו זונה לאוסרה 

לכהונה" )משפטי עוזיאל ב, יו"ד נו(. ומעיר על כך הרב קליין: "וראה שם שחזר על דבריו 

אלו, שנה ואף שילש לאורך כל תשובתו שם, שאם התברר לנו שכבר בעת הגיור לא 

היה בדעתו לשמור את המצוות בפועל, הרי הוא נכרי לכל דבר וענין". ולא שת ליבו 

ולהתקשר  יהודי  "הגיור צריך להיות בכוונה עמוקה להיות  כי  שהרב עוזיאל סובר 

לתורה" )מסורת הגיור כח, ג(, וכפי שכתב: "הגרות הפורמאלית, שאין בה אלא שנוי השם 

ואינה קיימת לעשות את המתגייר לאיש מישראל לשום דבר"  גרידא, אינה רצויה 

)משפטי עוזיאל ב, יו"ד סו(. ואילו, כאמור, בתשובה מדובר במי שטבל לגיור אבל לא רצה 

כלל להיות יהודי, ומי שמקבל על עצמו זהות יהודית, אפילו אם יודעים שלא ישמור 

מצוות, מקבלים אותו לגיור. 

היה  ש"לא  מי  של  גיור  פסל  עוזיאל  הרב  כאילו  לטעון  קליין  הרב  הגדיל  עוד 

בדברי  וכלל  כלל  נזכר  לא  זה  דבר  קכא(.  )עמ'  בפועל"  המצוות  את  לשמור  בדעתו 
הרב עוזיאל.4

הרב שלמה דוד כהנא

הרב קליין מביא את דברי הרב שלמה דוד כהנא, ראב"ד ורשה, בשו"ת ויען אברהם 

)מט(, ש"ההכרח יאלצנו לקבלם, גם אם יערימו עלינו שהם מקבלים עליהם באמת עול 

מצוות". הפירוש הפשוט לדברים הוא, שאף אם הגרים הללו אינם מתכוונים באמת 

לגיירם.  יש  מצוות,  מקבלים  שהם  עלינו  מערימים  ורק  מצוות,  עול  עליהם  לקבל 

 בשונה מדברי הרב קליין שמדובר "במי שנתגייר בכוונה שלמה", הנושא שבו עוסק הרמב"ם )איסורי ביאה  .3

יג, יז( הוא גיורים בעייתיים, ו'חזרה' שם בלשון הרמב"ם משמעותה בד"כ גיור )"שחזרו מאהבה", "שכל החוזר 

מן הגוים", "והדבר ידוע שלא חזרו אלו אלא בשביל דבר", ועוד(, והזכיר 'חזרה' במשמעות שונה רק פעם אחת 

)"חזר ועבד עבודה זרה"(. איני מכיר ביסוס לפירושו של הרב קליין ש'חזרה' היינו שהגר חוזר לסורו. ואכמ"ל.

 יש להעיר עוד, שלא כדברי הרב קליין שהמתגייר "נכרי לכל דבר ועניין", הרב עוזיאל מחשיב אותו כגר  .4

שחזר לסורו, שקידושיו קידושין, "אבל לכל שאר הדברים הרי הוא כגוי", שכן דברי המתגייר שאינו רוצה להיות 

יהודי נאמרו אחרי הטבילה ולא לפניה )משפטי עוזיאל ב, יו"ד נו(.



79  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

יהודית, או בקבלת חלות  די בהצטרפות לזהות  ומסביר הרב קליין: "פשיטא שלא 

המצוות ללא קיומן חלילה, אלא כך היא כוונת הדברים, שאף שיש חשש שיערימו 

עלינו, אין בכך כדי לפסול את הגיור, כיון שבסופו של דבר הם 'דברים שבלב ואינם 

דברים', וככל האמור" )עמ' קיח(. כלומר, לפי הסברו, גם אם הגר אינו מתכוון לשמור 

מצוות, הגיור כשר, שכן אלו דברים שבלב. ובמילים אחרות, מי שמסתבר שלא יקיים 

מצוות — ניתן לגיירו. 

הגיור.  במסורת  המובא  העובדתי  התיאור  לעיקרי  קליין  הרב  מודה  זה  בעניין 

עיקר טענתו, אם כן, היא שהרב כהנא לא הקל בהגדרת קבלת המצוות. בעניין זה, וכן 

בפוסקים נוספים שכך הסביר הרב קליין, נרחיב בפרק ד.

אינם  שהגרים  חשש  שיש  רק  מבואר  כהנא  הרש"ד  בתשובת  פנים,  כל  על 

אחרים  במקומות  ואולם  לכך.  הסיכוי  מה  מבואר  לא  אך  מצוות,  לשמור  מתכוונים 

כתב הרש"ד כהנא לגייר גם מי שלמיטב הבנת בית הדין לא ישמור מצוות: "אותם 

המתאמצות ביותר אין לדחותן, אם מתחייבות עצמן בכל תוקף לנהוג בדת ישראל, 

דין  פי  על  מקום  מכל  אבל  הבטחתן,  יקיימו  לא  החיצונית  הבנתינו  שלפי  הגם 

אומרים  "אם  כי  הסיק  אחרת  ובתשובה  נא(,  שלמה  )נחמת  תוקף"  לה  יש  התחייבותם 

בפה או בכתב שמקבלים עול מצוות, הגם שידוע שלא יחזיקו — אין מרחקין אותם 

בשעת הדחק" )נחמת שלמה לה(. אם כן, לפלא על הרב קליין, שעל אף שבמסורת הגיור 

)כח, ד( צויינו ונידונו תשובות רבות של הרב כהנא מספרו נחמת שלמה, בחר להתמקד 

דווקא בתשובה אחת שלו שהובאה בשו"ת אחר.

הרב שלום מרדכי הכהן שבדרון 

הרב שלום מרדכי הכהן שבדרון המהרש"ם, מגדולי הפוסקים בגליציה, לאחר שדן 

גיור ילדיהן  והעלה שמותר לגייר נשים נכריות שנישאו ליהודים, התייחס לשאלת 

של הנשים, וכתב כי "מה שאבותיהם מרגילים אותם לכתוב בשבת קודש וכדומה, אין 

זה מחאה, כי מעשה אבותיהם בידיהם, ואומרים מותר וכתינוק שנשבה בין העכו"ם 

דמי" )שו"ת מהרש"ם ו, קט(. נשים לב, מדובר בבית שהילדים שגדלים בו אינם יודעים 

שאסור לכתוב בשבת! אם כך ברור שלא מדובר בבית שבו נשמרת השבת. עניין זה 

)עיינו מסורת  לא הפריע למהרש"ם להתיר לגייר אישה שידוע לו שזה הבית שתבנה 

הגיור כ, ו; י, יז(. 

אולם אחר שהרב קליין מביא את דברי המהרש"ם שכתב שגיור הנשים הללו 

אינו גיור לשם אישות, "דבכהאי גוונא שביד הבעל להשתמד ר"ל, אם כן כשהאשה 

)עמ'  מופרך  הגיור  במסורת  הנזכר  שההסבר  כותב  הוא  שמים",  לשם  הוי  מתגיירת 

קיז(. הוא לא משלים את טענתו, אבל ייתכן שכוונתו שכיוון שהאישה מתגיירת לשם 

גם סותרת  היא  זו טענה תמוהה למדי.  שמים, הרי שהיא מתכוונת לשמור מצוות. 



 בארות |  80

לאר שירוא ברה

יחד  הללו  הסברות  שתי  שחיבור  עמודים,  שני  לאחר  כותב  שהוא  ברורים  דברים 

דהיינו גיור לשם אישות ואי-שמירת המצוות, "הוא דבר שאין בו טעם, שכן הלכות 

נפרדות הן שדיניהן וגדריהן חלוקים" )עמ' קיט(.

יודעים  שאינם  הילדים  על  המהרש"ם  שדברי  מסיק  קליין  הרב  פנים,  כל  על 

שאסור לכתוב בשבת, "הוא משום שגם יהודים שומרי מצוות לא היו מקפידים באותם 

ימים בכל דבר, ויש ששלחו ילדיהם לבית הספר בשבת אף שהשבת נשמרה בביתם". 

)טענה שגם לה אין ביסוס(, הרי  אולם הוא שוב טועה, שהרי אם השבת נשמרה בביתם 

הם יודעים מאיסור כתיבה בשבת ויש כאן מחאה לכשיגדלו, היפך דברי המהרש"ם 

שכתב שהם כ"אומר מותר" וכתינוקות שנשבו. 

בסיום דבריו הטעה הרב קליין את הקורא לחשוב שהמהרש"ם דיבר בפירוש 

על קבלת המצוות בפועל: "שפתיו ברור מיללו שהנימוק להכשרתו את הגיור, הוא 

משום שאין הכרח שאין כוונתן של אותן הנשים שלמה בקבלת המצוות בפועל, כפי 

שכתב שם". ועוד הגדיל לעשות כשביאר שהמהרש"ם הכשיר את הגיור בגלל ש"אין 

הכרח" שאין כוונתן שלמה בקיום המצוות, ולכן הכליל את המהרש"ם תחת הכותרת 

"דברים שבלב אינם דברים". אמנם, המהרש"ם לא הזכיר כלל ש"אין הכרח", "דברים 

שבלב", ואפילו לא "קבלה" )למעט קבלת בית הדין את המתגייר(.

כיוצא בזה בדברי פוסקים רבים הרב קליין הכניס בדבריהם שהם כתבו שהגר 

מתכוון לשמור את כל המצוות, וזאת גם כאשר אין לכך זכר בדבריהם, וכפי שנראה 

להלן פרק ה.

הרב דוד מועטי 

ביחס לדברי הרב דוד מועטי, מגדולי הפוסקים באלג'יריה, כותב הרב קליין: "וראה 

והחמיר  אפריקה,  צפון  רבני  מגדולי  הוא  אף  שהיה  נו(  סי'  )יו"ד  דבש  צוף  שו"ת  עוד 

ובת  אישות,  לשם  גרות  לגייר  שלא  גם  אלא  מצוות,  קבלת  לענין  רק  לא  זה  בענין 

)עמ' קכד(. אלא  זוג נכריה שהתגיירה, צידד לאוסרה להנשא לבן זוגה לאחר הגיור" 

שהמעיין בתשובה יגלה דברים הפוכים. ראשית, בצוף דבש לא דיבר כלל על קבלת 

מצוות. ושנית, ממש היפך דברי הרב קליין, קבע שיש לגייר בת זוג של יהודי ולחתן 

אותם. וכך כתב בסיכום התשובה: "משום הני טעמי, ודאי כשתבא להתגייר מקבלין 

אותה, ועושין לה כדין כל הבא להתגייר, אלא שמפרישין אותה ממנו ג' חדשים כדין 

הבא להתגייר הוא ואשתו... ואח"כ נושא אותה בקידושין וכתובה כדין ישראל" )עיינו 

מסורת הגיור כה, ב; י, יט(.

פרק ב – התעלמות מדברי רבנים שהקילו
בספר משנת הגר עוסק לעתים בדברי הפוסקים שהובאו בספר מסורת הגיור, אולם 



81  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

מתייחס בדבריו רק לחלק מדברי אותם פוסקים, ועל יסוד המקורות החלקיים טוען 

שמאותם פוסקים אין ראיה שהקילו. אולם במסורת הגיור הוצגו מקורות הפוסקים 

במלואם. המקורות השלמים מלמדים שאותם רבנים הקילו בגיור, כלומר גיירו גם מי 

שמסתבר שלא יקיים אורח חיים דתי.

פולמוס הרבנים בקובץ 'תבונה'

תרפ"ב  בשנת  הובאה  ופרנקפורט  בקובנה  שנדפס  "תבונה"  התורני  העת  בכתב 

שאלה מארצות הברית, האם ניתן לגייר בשעת הדחק גיורים בעייתיים. אחת הבעיות 

שבת  מחללי  הם  רובם  זו  "במדינה  המצוות:  שמירת  הייתה  בשאלה  המתוארות 

רחמנא ליצלן, ולכתחילה אינם מקבלים עליהם עול כל התורה, מפני שהרבה דברים 

כבר נחשב להם להיתר". שלושה מהרבנים שענו לשאלה זו והתירו את הגיור — הרב 

שמואל ילוב, הרב שלמה נתן קוטלר והרב יחזקאל אברמסקי — לא עסקו בשאלת 

שמירת המצוות )עיינו בהרחבה במסורת הגיור כב, יב; כו, כד-כו(. 

ועם זאת, לדעת הרב קליין אין ללמוד מהם שהקילו בהגדרת קבלת המצוות, 

שכן כוונתם "שכאשר הגר אינו מקבל את דברי הרבנים בפרטים מסוימים, אשר הוא 

חושב בטעותו שאינם אלא חומרא בעלמא, אין בכך כדי לעכב את הגיור" )עמ' קכב(. 

חומרות  שאלו  וחשבו  שבת  לחלל  עליהם  שנאסר  האמינו  לא  הגרים  הסברו,  לפי 

סתם, כי כאמור "הרבה דברים כבר נחשב להם להיתר". נדגיש, למרות שהרב אומר 

לאותו הגר שאסור לחלל שבת, כיוון שאותו גר חושב שזו לא חובה — ניתן לגיירו. כך 

מבקש הרב קליין לדחות את הראיה שהרבנים הקילו לגייר מי שלא צפוי לקיים אורח 

חיים דתי )על דרך הסבר זו ראו בהרחבה להלן בחלק השני של פרק ד(.

הרב בן ציון חיים נטלוביץ, רב בליטא ובארצות הברית, היה היחיד שהתיר וגם 

נימק מדוע יש לגייר למרות שלא צפויים לקיים אורח חיים דתי. הוא נימק שלמרות 

הקבלה,  בעת  הם  משיירים  אם  דדוקא  בזה,  עכוב  "אין  המצוות,  שמירת  בעיית 

שמתנה בפירוש שאין מקבל עליו — זה נקרא עכו"ם שבא לקבל חוץ מדבר אחד, 

שאין מקבלין אותן. אבל אם הוא מקבל עליו הכל, ואין משייר בקבלתו — הרי הקבלה 

היתה בשלמותה. שהעיקר היא קבלת המצות, והוא קיבל הכל ולא משייר" )תבונה ב, 

כולל הרב  וכותב שכוונת אותם רבנים,  טו(. אבל הרב קליין מתעלם מדברים אלה, 

נטלוביץ עצמו, לסברה אחרת. 

הרב יחזקאל אברמסקי

שהיא  כותב  קליין  הרב  יחזקאל,  חזון  בעל  אברמסקי,  יחזקאל  הרב  לדעת  ביחס 

הובאה "באופן מסולף", "כביכול סבר שקבלת המצוות אינה מעכבת, ואף לכתחילה 

די לנו בכך שהגר מקבל על עצמו 'תרבות וזהות יהודית', וניתן מקור לכך ממאמרו 



 בארות |  82

לאר שירוא ברה

המובא בקובץ מאמרים )עמ' קה ואילך(. אמנם המעיין שם ימצא היפך הדברים ממש..." 

)עמ' קכג(.

האמת היא שבעניין זה מסלף הרב קליין לגמרי את הדברים בספר מסורת הגיור 

)י, ב, י; כב, יב(, שכן הרב אברמסקי מופיע ברשימת הרבנים המחמירים שלא לגייר מי 

ספק,  שיש  הערה  עם  תקף,  שהגיור  סוברים  ובדיעבד  דתי,  חיים  אורח  יקיים  שלא 

אולי היה מסכים לגייר מי שצפוי לקיים אורח חיים מסורתי. המאמר שהרב קליין 

מביא, הוא הוא המקור במסורת הגיור לקביעה שהרב אברמסקי מחמיר. ועוד מגדיל 

לעשות הרב קליין, ובמקום אחר כותב שבמאמרו ביאר הרב אברמסקי שגר כזה אין 

גרותו כלום, אף שבמאמר אין לכך זכר )עמ' קיב(.

ואמנם, כפי שראינו לעיל בפרק זה, כ-14 שנה קודם לכן השיב הרב אברמסקי 

לשאלה על גיור נוכריות שנישאו לישראלים, ש"במדינה זו ]ארצות הברית[ רובם הם 

מחללי שבת רחמנא ליצלן, ולכתחילה אינם מקבלים עליהם עול כל התורה, מפני 

שהרבה דברים כבר נחשב להם להיתר" )תבונה ב, כה(. הרב אברמסקי השיב שמותר 

לגייר, דן בגיור לשם אישות ונטען, ולא התייחס לבעיה לכאורה של קבלת מצוות. 

'זהות  לשם  לגייר  היקל  "בתחילה  אברמסקי  שהרב  הגיור  במסורת  הוסק  מכאן 

יהודית'". הרב קליין בוחר להתעלם מהמקור הזה, ובמקום זאת מציג באופן מסולף 

את הדברים שבמסורת הגיור על דעת הרב אברמסקי.

הרב אליהו גוטמכר

הרב אליהו גוטמכר, רבה של גריידיץ, הורה לגייר גם מי שספק אם תקיים הלכות 

וחיוב  א"ש[,  אותה.  נגייר  ]אם  דרבנן  נדה  ואיסור  ספק,  נדה  "המכשול  שכן  נדה, 

מלקות מן התורה ודאי ]אם נסרב לגיירה, א"ש[, ואין ספק מוציא מידי ודאי" )אדרת 

אליהו סי' פה(. ודברי חז"ל שהגרים מחטיאים את ישראל לא שייכים "בזמן הזה אשר 

רבים.  מצדדים  יותר  מדקדקים  והגרים  והותר",  די  הנכרים  מן  ולמדין  מתערבין 

והוסיף: "ושמעתי הרבה נשים גיורות שנכנסו לדת רק בשביל לחתן בישראל, והיו 

אחר כך מדקדקין בכל דיני ישראל בדרך הפלא", כלומר שבכל גיור יש מקום לתקווה 

אולי תשמור המתגיירת אורח חיים דתי, למרות שהרוב לא שומרות )עיינו מסורת הגיור 

יח, ג; י, יז(.

והנה באופן תמוה, הרב קליין כותב שהסבר זה הוא "היפך דבריו ממש, שלא כתב 

אלא שלא למהר לדחותן בלא בירור היטב, משום שמצינו לכאלו שמקבלות עליהן 

הלומד  את  מטעה  הוא  קיח(.  )עמ'  בחיבה"  לקבל  יש  אלו  ואת  בשלמות,  מצוות  עול 

לחשוב שהרב גוטמכר כתב שיש לערוך "בירור היטב" ואז לגיירן. לדברים אלה אין 

בבירורים,  להתעכב  שאין  התשובה  בסוף  בפירוש  כתב  דווקא  גוטמכר  הרב  מקור. 

"דאין שום ישוב הדעת בדבר הזה, ורק להקדים להמצוה בכל האפשרי". 



83  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

הרב קליין גם בוחר להתעלם מהוראת הרב גוטמכר לגייר מי שספק אם תשמור 

שלא  מהן  יהיו  שלעיתים  בדבריו  שכלל  נאמר  אם  "ואף  כותב:  בסוגריים  רק  נדה. 

היתה כוונתן שלמה בקבלת המצוות, מכל מקום ודאי אחר כל הבירור הזה אין כאן 

אלא דברים שבלב". ושוב, הרב גוטמכר לא אמר לעשות את ה"בירור היטב", אלא 

הרב קליין טוען שלפי דבריו כך צריך לעשות. ודאי וודאי שאין יסוד לטענה שהרב 

גוטמכר נשען על סברת דברים שבלב, אותה לא הזכיר כלל בתשובותיו בגיור.

הרב מרדכי הלוי הורוויץ

הרב מרדכי הלוי הורוויץ אב"ד פרנקפורט כתב לגייר בן של יהודי ונוכרייה, וגם את 

הָָאֵֵם הנוכרייה אם תרצה. ואמנם האב הצהיר שלאחר שאשתו תבריא היא תתגייר 

הרב  בפועל  אולם  ליהדות,  הילד  את  לחנך  וברצונו  בביתם,  כשרות  על  ויקפידו 

הוורויץ כתב שקשה לו להאמין שכך יהיה, שכן "אף שאביו אומר שברצונו להוליכו 

על דרך אבותינו, וגם בעצמו רוצה מהיום והלאה למנוע מאיסור מאכלות אסורים 

וכדומה — מכל מקום מי יאמין לשמועתו? הלא אין לו חזקה! ואדרבה, הוא בחזקת 

עובר על איסורי תורה עד היום!" )מטה לוי יו"ד נד-נה; עיינו מסורת הגיור יח, יא; י, יז(. 

הרב קליין מציג בפני הלומד רק חלקים מדברי הרב הורוויץ. הוא לא מביא את 

דבריו ביחס לסיכויים הקלושים של שמירת המצוות בעתיד, אלא רק את דבריו שאין 

הבן  מילת  את  תולים  "אם  שכן  האמא,  של  בגיור  גיור  לשם  הבן  מילת  את  לתלות 

בגיורה יש לחוש שאין כוונתה לשם שמים" )מטה לוי שם(. ומסביר הרב קליין ש"הדבר 

)עמ'  כוונתה לשמור מצוות"  יצור חשש שאין  הבן, א"ש[  גיור האם במילת  ]תליית 

קכב(. האם זו התמונה המלאה של התשובה? הרב קליין מתעלם מדברי הרב הורוויץ 

שהובאו במסורת הגיור, שאין להאמין שישמרו מצוות לאחר הגיור. 

הרב ישראל הלוי בארי

נס  במכתב אל הרב גדליה פלדר מטורונטו, כתב הרב ישראל הלוי בארי, רבה של 

לנו  שידוע  א"ש[,  ]חילוני,  חפשי  בקיבוץ  הנמצא  גדול  מגיירים  "שלפעמים  ציונה, 

קבלתו  וגם  המצוות.  מן  אחת  מצוה  אפילו  יקיים  לא  גירותו  אחרי  שתיכף  בבירור 

מגיירים  א"ש[  הרבני,  הדין  בית  ]כלומר  "שאנו  וכן  ולחוץ",  השפה  מן  אלא  אינה 

נשים שבודאות אנו יודעים שאינם מתכוונים לשמור על טהרת המשפחה, ואין תמים 

שיאמין להם בכגון זה, ובכל זאת אין אנו חוששים לזה" )נחלת צבי א עמ' קס(. 

כיצד הדיינים מגיירים אנשים שלא ישמרו טהרת המשפחה? הרב בארי הציע 

הסבר חדש: "ולולי דמסתפינא הייתי אומר חידוש גדול בענין זה, דהא דבעינן קבלת 

מצוות, אין הכוונה שיקבל עליו 'לקיים' את המצוות ואינו גומר בדעתו לקיים המצוות 

אין זה קבלה. אלא הכוונה היא כניסה ליהדות שיש לה מצוות כאלו, והוא מסכים 



 בארות |  84

לאר שירוא ברה

הם  הרי  מקיימים,  שאינם  אף  כאלו,  במצוות  שמצווים  היהודים  ככל  יהודי  להיות 

צפויים לעונש מן השמים או בידי אדם. אבל אין הכוונה שמתחייב לקיים המצוות... 

גם זה בכלל קבלת מצוות הוא" )עיינו מסורת הגיור כח, כ; י, טז(. 

ואילו הרב קליין כותב כי הרב בארי "הדגיש חזור והדגש שאין לו ראיה לסברתו, 

)עמ' קיב(. בכך מתעלם הרב  ואינו דן בזה הלכה למעשה אלא בתורת שאלה בלבד" 

מי  בפועל  מגיירים  בארץ  שהדיינים  בארי,  הרב  שכתב  הברורה  מהעדות  קליין 

שבוודאות לא יקיימו מצוות כראוי. העדות הברורה הזו הודגשה בספר מסורת הגיור 

דיין בבית  ולא ברור מדוע הרב קליין מתעלם ממנה. הרב ישראל בארי עצמו היה 

הדין האזורי ברחובות ועסק בגיור בפועל. בנוסף, בשנת תשל"א הוחלט להעמידו 

בראש בית דין לגיור ארצי, לצד הרב משה מלכה והרב חיים דוד הלוי ותחת הראשון 

לציון הרב יצחק נסים, במגמה לזרז את הגיור בארץ )מסורת הגיור שם(.

הרב יהודה ליב צירלסון

נשאל מברזיל  ישראל,  אגודת  ומראשי  צירלסון, רבה של קישינב  לייב  יהודה  הרב 

על גיור נשים, והורה לגיירן )עצי הלבנון יו"ד סג(. כיוון שהרב צירלסון לא עסק ברמת 

בלי  רע,  בכי  היתה  יהודית  קהילה  באותה  הדתית  שהרמה  וכיוון  המצוות,  שמירת 

קהילות דתיות ובלא רבנים, מובן שהתיר לגיירן למרות שמסתבר שלא יקיימו אורח 

חיים דתי )עיינו מסורת הגיור כג, ד; י, יח(. 

שמאחר  הסביר  צירלסון  שהרב  מכיוון  לדעתו,  קליין?  הרב  זאת  מתרץ  כיצד 

שהנשים כבר נישאו ליהודים על פי חוקי המדינה הרי שאין כאן גיור לשם אישות, 

ונמצא שהרצון להתגייר הוא רצון שלם שאין בו פנייה. אבל אין בכך מענה לרמה 

צירלסון  הרב  של  בפיו  מכניס  קליין  הרב  בנוסף,  המתגיירות.  של  האפסית  הדתית 

כלום,  המצוות  משמירת  עתה  יודעות  שאינן  "אף  שהגיורות  נכתב,  שלא  נימוק 
אומדנא היא שלכשידעו יקיימו" )עמ' קכב(. לדברים אלה אין מקור.5

יתרה מכך. הרב קליין לא מתייחס לכלל דברי הרב צירלסון. במענה לרב חיים מן 

)מען( הסכים הרב צירלסון שיש מקום שלא להפיץ בארגנטינה את הספר עצי הלבנון, 

שכן עלולים ללמוד ממנו להתיר את הגיור, ובארגנטינה תיקנו הרבנים שלא לגייר, 

 הרב קליין כותב שהרב צירלסון "ביאר שכך היה המעשה בהלל, שכיון שראה בו שכוונתו ומגמתו לקיים  .5

הסביר  צירלסון  שהרב  אלא  ישראל".  לקהל  קיבלו  פרטיהן,  את  עתה  יודע  שאינו  אלא  בשלמות  ה'  מצוות 

בפירוש שהלימוד ממעשה הלל הזקן נוגע לגיור לשם מטרה )פנייה( חיצונית, ש"אפילו במקום פניה מפורשת 

סמך הלל על נטית שכלו שזו הפניה תתאפס בעתיד לאחר הגיור" )עצי הלבנון סג(, כל שכן במקרה המדובר 

"שהפניה סרה כבר מאותן הנכריות קודם גיורן". איזו פניה סרה מאותן הנוכריות? הרצון להתגייר כדי להשיג 

את האפשרות החוקית להינשא, שזו מטרה חיצונית. כעת, משניתן להינשא גם ללא גיור, הפך הגיור למעולה 

יותר מאשר הגר של הלל.



85  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

שכן כמעט כל הגרים בה היו מחללים שבת ואוכלים מאכלים אסורים. אם כן, עולה 

שהרב צירלסון סבר שהגרים בברזיל דומים לגרים בארגנטינה, אלא שבארגנטינה 

)מסורת  במקומם  דעתם  שיקול  על  סמך  צירלסון  והרב  לגייר  שלא  הרבנים  תיקנו 

הגיור שם(.

פרק ג – ביטול דברי רבנים שהקילו
בהתאם לשיטתו שאין מקום בהלכה לעמדה שמקילה לגייר מי שמסתבר שלא יקיים 

אורח חיים דתי, דוחה הרב קליין דברי פוסקים שכתבו לגייר במצב כזה. הוא כותב 

ש"עלול המעיין ]בספר מסורת הגיור, שהרב קליין לא מזכיר את שמו, א"ש[ שאין 

עיתותיו בידו לעיין במקור הדברים, לטעות ולסבור שאכן יש בענין זה מחלוקת בין 

הפוסקים, והמיקל יש לו על מי לסמוך, ואלו דברים שאין להם שחר" )עמ' קטז(. 

לעיל פרק א הבאנו את דברי הרב עוזיאל. הרב קליין דוחה את עמדתו כ"פלא 

גדול" ו"כל ראיותיו תימה גדולה" )עמ' קכ-קכא(. בפרק זה נדון בדברי פוסקים נוספים 

שהרב קליין דוחה את עמדתם.

הרב משה דריהם

הרב משה דריהם מגדולי ג'רבה וטבריה כתב בדומה לרב עוזיאל, "דקבלת המצות 

כל  עליו  לקבל  אלא  לקיימם,  המצות  כל  את  עליו  לקבל  מוכרח  שהוא  הכוונה  אין 

מצות תורה, ושאם יעבור הוא מקבל על עצמו ליענש העונש שמגיע לו" )והשיב משה 

יו"ד נ; ראו מסורת הגיור כח, י; י, טז(. 

והרב קליין תמה, איך ייתכן שיסבור כך הרב דריהם, הרי "הם ]דברי הרב דריהם[ 

והקבלה  ענינה העיקרי הוא האמנת הדברים  בודאי  דברי תימה שכן קבלת מצוות 

בלב, וכאשר אדם מצהיר שהוא מקבל עליו את חלות החיוב ואת העונשים הכרוכים 

ובהכרח  וקלס,  אין בדעתו לקיימן, הם דברים של לעז  ואעפ"כ  באי קיום המצוות, 

משמעות  את  הסביר  הרי  דריהם  הרב  קכא(.  )עמ'  התורה"  באמיתות  מאמין  אינו 

המונח "קבלת מצוות", אבל הרב קליין לא מתמודד עם הסבר זה, אלא רק חוזר על 

עמדתו ההפוכה.

"במי  האחיעזר,  גרודזינסקי  עוזר  חיים  הרב  דברי  על  גם  נשען  דריהם  הרב 

שמקבל עליו כל המצות, רק שבדעתו לעבור לתיאבון — אין זה חסרון בדין קבלת 

המצות" )אחיעזר ג, כו(. אבל, לדעת הרב קליין, "האחיעזר לא אמר אלא שאדם המקבל 

עליו את כל המצוות באופן מוחלט לשמור ולעשות ולקיים, אלא שהוא יודע בעצמו 

שיעבור על חלקן לתיאבון ולא יוכל לכלוא עצמו ולהמנע מכך, ורצונו דעתו ומגמתו 

להצליח להתגבר על יצרו הרע במשך הזמן, ולכן אין חסרון בקבלתו". כלומר, הרב 



 בארות |  86

לאר שירוא ברה

דריהם מביא מדברי האחיעזר הוכחה לשיטתו, שקבלת המצוות עניינה להאמין בהן, 

והרב קליין מנסה לדחות את הוכחתו בעזרת הסבר שונה בדעת האחיעזר.

במילים אחרות, בתור מענה לדברי הרב אליעזר מלמד שהרב משה דריהם הוא 

אחד הפוסקים שהקילו, טוען הרב קליין שאין לסמוך על שיטת הרב דריהם. כך לא 

ניתן לפתח דיון תורני סדור. הרב דריהם ביסס את דבריו בהרחבה, על יסוד שיטת 

הרב עוזיאל ואחרים. העובדה שהרב קליין סבור אחרת על מהות קבלת המצוות אין 

בכוחה לבטל את דברי אותם פוסקים.

אגב, העובדה שבמקום אחד מבין הרב קליין היטב את דבריו הברורים של הרב 

לו להביא את דברי הרב דריהם במקום אחר בפרשנות שונה,  דריהם, לא מפריעה 

כאילו דעתו שכוונה לשמירת מצוות בפועל מעכבת: "דדוקא אם קיים מצוות זמן 

אם  דאף  כדברינו,  לדינא  והוסיף  מומר,  כישראל  דינו  לסורו  חזר  כך  אחר  ורק  מה 

מיד לאחר הגיור עבר כמה עבירות לתיאבון, כל עוד הוא שומר מצוות רבות ונוהג 

כישראל בכמה וכמה דברים — לא בטלה גרותו, דעדיין אין מעשיו הרעים מוכיחים 

שלא קיבל עליו מצוות בלב שלם בתחילה" )עמ' קלה(. בדברים אלו מסתמך הרב קליין 

על דברי הרב דריהם בתחילת תשובתו, כאשר בחצי השני שלה דחה הרב דריהם את 

חציה הראשון )והשיב משה נא(.

הרב יעקב מסקין

המנהג  על  דן  הברית,  וארצות  ברוסיה  החשובים  מהרבנים  מסקין,  יעקב  הרב 

את  משמר  דאינו  דכיון  לומר,  שרוצים  "יש  כי  והזכיר  גרים,  שמקבלים  באמריקה 

המצות לאחר מילה וטבילה וקבלת המצות — הוי כאילו אינו מקבל את כל המצות". 

אולם דחה זאת וכתב ש"הקבלה היתה על כל המצות, ואחר כך כשאינו משמר את 

המצות — הוא נענש על זה כמו ישראל גמור מבטן ומלידה, שנענש על שאינו שומר 

מצות התורה. אבל בעת מעשה, מקבל על עצמו ליכנס תחת כנפי השכינה, דהא מניח 

את עצמו למול לשם גירות ומקבל להיות יהודי גמור לאלקיו ולתורתו ולעם ישראל, 

ולכך מהני" )אבן יעקב, חגיגה חלק השו"ת מד; עיינו מסורת הגיור כו, כא; י, יז(.

שיקבל  צורך  אין  "שאכן  דבריו,  את  כך  מסביר  קליין  הרב  וגם  ברורים,  דבריו 

עליו לשמור המצוות בפועל, ודי בכך שיסכים בדעתו שיחול חיובן עליו" )עמ' קסא(. 

אבל הרב קליין דוחה את דעתו, וכותב כי "דעה זו אינה להלכה, ולעולם לדינא צריך 

נאמרה  זו  שדעה  היא  עובדה  אולם  ולקיים".  לעשות  לשמור  בפועל  מצוות  קבלת 
להלכה בידי הרב מסקין ואחרים.6

 הרב קליין מוסיף שנראה לו שהרב מסקין חזר בו, שכן באבן יעקב על ר"ה )סי' קעג( "כתב שקיבל על עצמו  .6

לחדול מלעסוק בגיור, מחמת החשש לגיורים שאינם כשרים, וכנראה היה חששו שאינם מקבלים על עצמם 



87  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

רבנים שמוכח מדבריהם שהגיור תקף גם כשלא ישמרו חלק מהמצוות

כיוון שלדעת הרב קליין גיור של מי שלא התכוון בעת הגיור לשמור מצוות אינו תקף 

ההלכה  את  להבין  אחרת  אפשרות  שום  ואין  מעולם,  היה  לא  כאילו  למפרע  ובטל 

לשמור  עתיד  שלא  אדם  לגייר  שלא  שהורו  פוסקים  בדברי  התקשה  הוא  בעניין, 

מצוות, ועם זאת סברו שאם בכל זאת יבוצע הגיור, הוא יהיה תקף. לרב קליין אין 

תירוץ לדבריהם, והוא מסתפק באמירה שהם הורו שלא לגייר ולכן לא אמרו שהגיור 

לא תקף, כל זה למרות שמדבריהם ברור ומובהק שהגיור תקף.

הרב רפאל שפירא

כתב הרב רפאל שפירא ראש ישיבת וולוז'ין: "אם יגיירו אותה הוי קלקול טפי, דהא 

אנשים כאלו בודאי לא ישמרו איסור נדה, ואם בא עליה בנדותה בגיותה — אינו חייב 

התורה"  מן  נדה  משום  שניהם  יתחייבו   — תתגייר  אם  אבל  התורה,  מן  נדה  משום 

)תורת רפאל ג, מב(. הרב שפירא הדגיש שאם הגיור יתבצע הרי שיהיה תקף, והמשמעות 

היא איסורים חמורים עוד יותר שיעברו הן הגיורת והן בן זוגה. ברור שהוא לא סבר 

שבדיעבד גיור של עוברת עבירות — בטל )עיינו מסורת הגיור כב, ב; י, יב(. מקשה אפוא 

זה אף שיודעים אנו בה  "ומשמע דס"ל שיש משמעות לגיור  הרב קליין על עצמו: 

ניתן  לא  מקום  "ומכל  ומתרץ,  קכ(,  )עמ'  נדה"  של  זה  חמור  איסור  על  תקפיד  שלא 

ללמוד הלכה מדבריו הקצרים הללו, שהרי בלאו הכי כתב שם שלא לגיירה, ולא טרח 

לפרט כל עניני הגיור ודיניהם". לדבריו, כיוון שהרב שפירא הורה שלא לגייר, הוא 

כתב דברים שאינם נכונים )"אם תתגייר יתחייבו שניהם משום נדה"(, שהרי אם תתגייר בלא 

כוונה לשמור איסור נדה גיורה בטל.

הרב משה גרינוולד

שסבר  בהונגריה,  הפוסקים  מגדולי  גרינוולד,  משה  הרב  בדברי  קליין  הרב  דן  עוד 

שאין לגייר מי שלא ישמור מצוות כראוי, אבל לא כתב שהגיור בטל )ערוגת הבושם יו"ד 

אלא  הגיורים,  את  לפסול  התכוון  שלא  ברור  מסקין,  הרב  מדברי  אמנם,  קסא(.  )עמ'  כראוי"  המצוות  שמירת 

שהוא אישית התחמק מלעסוק בהם מחמת הבעיות שבהם. זו לשונו: "והמנהג באמעריקא, ומעשים בכל יום, 

שבאים נכרים ונכריות אצל הרבנים להתגייר עצמם, ובכל פעם שבא לידי מעשה גירות — לבי נוקפי מפני כמה 

חששות, ולכך גדרתי גדר בעדי שלא לקבל בשום אופן מעשה גירות. אף שכתבתי בספרי אבן יעקב על מס' 

חגיגה בחלק שו"ת סימן מ"ד טעמים ומקורים להיתר קבלת הגרים, אבל את נפשי הצלתי ב"ה, ואיני רוצה לקבל 

לא הן ולא שכרן". למרות שכך המנהג, הרב מסקין לא העיר שהרבנים המגיירים טועים ולא קבע שהגיורים 

יש  מהם.  בו  חוזר  ולא  הראשונים,  דבריו  את  מזכיר  גם  הוא  מלגייר.  נמנע  שהוא  רק  אלא  תקפים,  לא  הללו 

להעיר גם על הנחתו של הרב קליין, שנראה שחששו של הרב מסקין היה שהגרים לא מקבלים מצוות כראוי. 

אבל ייתכנו חששות נוספים שבגללם נמנע מלגייר. לדוגמה, במסורת הגיור הובא ש"אולי משום שראה שברוב 

המקרים הגיורים לא הועילו, והזוג התנתק מהיהדות לגמרי והתבולל".



 בארות |  88

לאר שירוא ברה

קכד(. במסורת הגיור נאמר שמכך ש"לא כתב ]ערוגת הבושם[ שגם אם יגיירו אותו, 

יב;  )כא,  גיורו בטל — הרי שבדיעבד הגיור תקף"  כיוון שאינו מתכוון לשמור מצוות 

י, יב(. אבל לדעת הרב קליין "אין מקום לדקדוק זה... שהרי בלאו הכי הוא אסר את 

הגיור הזה מכל וכל, והיאך ניתן לדקדק משתיקתו?" )עמ' קכ(. 

ראשית, המעיין בדברים יראה שערוגת הבושם אמר רק שלא כדאי לגייר. אם 

במסורת  בהרחבה  כך  על  עיינו  זאת?!  אמר  לא  מדוע  תקף,  לא  שהגיור  סבור  היה 

הגיור )ט, ז(. שנית, הרב קליין מתעלם מטיעון נוסף שהובא במסורת הגיור, שערוגת 

הבושם הדגיש שהגר "קרוב לודאי שיחלל שבתות ויתנהג כגויי הארצות כמקדם", 

וזה נחשב "להכניס עצמינו בזה להוסיף על הכללות ישראל שאת וספחת". כלומר, 

ערוגת הבושם סבר בבירור שהמתגייר יהודי, בדיעבד, ובהתאם לכך הצטרפותו לעם 

ישראל תהיה שלילית. לא ברור כיצד הרב קליין מתעלם מציטטות אלה.

פרק ד – מחלוקת כוזבת עם הרב מלמד
במסורת הגיור פרק ז הוצגה המחלוקת על הגדרת משמעות "קבלת המצוות" בגיור. 

שאין  הראשון  בגיור,  המקילים  לדעת  נוספים  הסברים  שני  הובאו  זה  פרק  בסיום 

)יש להתייחס  להתייחס אלא לקבלת המצוות הפומבית ו"דברים שבלב אינם דברים" 

רק למה שהגר אומר בפיו ולא לכוונותיו הכמוסות בלב(, והשני שקבלת המצוות היא בהתאם 

למצב הדתי של יהודי המקום שאליו נכנס המתגייר. כפי שראינו, הרב קליין סבור 

שאין ולא יכולה להיות מחלוקת על משמעות קבלת המצוות )עמ' קטז(. על כן בדבריו, 

על שני ההסברים  נסמכו  טוען שהם  הוא  פוסקים שהקילו,  דברי  הוא מציג  כאשר 

על  ולא  קכד-קכה(,  בעמ'  המקום  ליהודי  בהתאם  קבלה  קיז-קיט,  בעמ'  שבלב  )דברים  הנוספים 

סוגיית משמעות קבלת המצוות. ממילא טוען הרב קליין שאין מקור לעמדה שהציג 

הרב מלמד.

המציאותי:  במישור  היא  היסודית  הטענה  הגיור?  במסורת  נטען  מה  אולם, 

אורח  לקיים  צפויים  שלא  יהודים  של  משפחה  קרובי  לגייר  הקילו  רבים  פוסקים 

חיים דתי. הרב קליין מסכים עם הטענה הזו, אלא שהוא טוען שהנימוקים של אותם 

רבנים שגיירו לא היו מתחום הגדרת קבלת המצוות. ועם זאת בפועל המסקנה הלכה 

יקיימו  שלא  שמסתבר  אנשים  גיירו  אלו  רבנים  מוסכמת:  והיא  אחת  היא  למעשה 

אורח חיים דתי. בסוגיה העובדתית נראה שאין כל מחלוקת.

אף על פי כן, הרב קליין מציג רושם שגוי בפני הקורא. הוא מציע שורת מקורות 

מדברי הפוסקים שהובאו בספר מסורת הגיור, וטוען שהם לא הקילו בהגדרת קבלת 

בגלל עמדתם  דווקא  נטען שהם הקילו  הגיור לא  המצוות, למרות שבספר מסורת 

שהם  העובדתית,  התחתונה  השורה  רק  הוא  והודגש  שנאמר  מה  המצוות;  בקבלת 

הקילו לגייר מי שלא צפוי לקיים אורח חיים דתי. מכוח אותה מחלוקת שווא, מציג 



89  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

אעסוק  זה  בפרק  הגיור.  מסורת  "שיטת"  את  דוחה  הוא  כאילו  רושם  קליין  הרב 

לשמור  צפויים  שלא  אנשים  גיירו  פוסקים  שאותם  שברור  ואראה  הללו,  במקורות 

אורח חיים דתי. ממילא יש בהם כדי לבסס את הטענה היסודית של מסורת הגיור 

אורח  יקיימו  שלא  שמסתבר  אנשים  גיירו  הפוסקים  הגר:  משנת  על  גם  המוסכמת 

חיים דתי.

דברים שבלב אינם דברים

בשורות הבאות נדון בדברי פוסקים שהרב קליין מסביר שנשענו על סברת "דברים 

שבלב אינם דברים" )קידושין מט, ב(. אנו נראה כי סברה זו אינה מבוססת בדברי רובם. 

יתרה מכך, כפי שהדגשנו, אנו נראה כי בפועל אותם פוסקים הקילו לגייר גם מי שלא 

צפויים לשמור אורח חיים דתי.

הרב מרדכי דב איידלברג

משפחת  כבוד  בשביל  שמתגייר  בגר  דן  ליטא,  מפוסקי  איידלברג,  דב  מרדכי  הרב 

אשתו, כאשר "רק שם ישראל יקרא עליו, ואחר כך ינהיג את עצמו כבתחלה", וכתב 

דומים  לגייר במקרים  חיצוניים, מנהג הרבנים  מניעים  הגיור לשם  בעיית  שלמרות 

והדין הוא ש"היכא דהיתה קבלה גמורה, שפיר חשיב גר ואם אינו שומר יהדותו אחר 

כך הוי כמו שארי יהודים מפירי חוק תורתנו הקדושה" )חזון למועד סי' ו; עיינו מסורת הגיור 

כב, יד; י, טז(. 

אבל הרב קליין הניח בפיו טענות וסברות. תחילה כתב שבחזון למועד "צידד 

שאפשר שמחלוקת ראשונים היא אם קבלת המצוות מעכבת בחלות הגרות, והביא 

למועד.  בחזון  זכר  אין  אלה  לדברים  קיט(.  )עמ'  הרמב"ם"  בדעת  הב"ח  שיטת  בזה 

ובהמשך, לא ברור על יסוד מה, הסיק כי "עיקר טעמו ונימוקו ]של הרב איידלברג, 

א"ש[ הוא משום שבמקרה שבא לפניו אין אומדנא ברורה שאינו מקבל עול מצוות על 

מנת לקיים". אולם בחזון למועד לא דיבר על אומדנא, לא על דברים שבלב, ובוודאי 

שלא על קבלת מצוות על מנת לקיים, אלא על מי ש"רק שם ישראל יקרא עליו, ואחר 

כך ינהיג את עצמו כבתחלה", כלומר מי שלאחר הגיור יקרא לעצמו "יהודי" ולמעשה 

יתנהג כנוכרי.

הרב מסעוד הכהן 

תשמור  שלא  מאוד  שמסתבר  במי  עסק  אלג'יריה,  מפוסקי  הכהן,  מסעוד  הרב 

מצוות, "דחוששנו לה מחטא"ת, פן ואולי ]אחרי הגיור, א"ש[ תחזור לסורה, להיות 

היינו  יהדות  דת  עליה  שקבלה  ומה  גבר,  א"ש[  החילון,  ]תופעת  הזמן  שחפשיות 

דווקא באותו מקום ובאותו זמן שהוא לפני מורה צדק. אבל אחרי כן אינה זוכרת מה 



 בארות |  90

לאר שירוא ברה

שאסר עליה הרב המורה, והגורם לזה הוא לפי ראות עיניה בבעלה — דלא חש ולא 

מרגיש להתרחק מן האיסור", אולם בפועל הורה לגיירה )פרחי כהונה יו"ד סי' י(. במכתב 

פן  מחט'א'ת,  לה  ש"חוששנו  לסורה,  תחזור  כזו  שגיורת  לודאי  שקרוב  ביאר  אחר, 

ואולי תחזור לסורה, ומה גם דרועה כסילים ירוע, וזאת הגיורת ארח לה עם פועלי 

און... וקרוב לודאי שתחזור לסורה" )ריח ניחוח, עמ' 604–608. עיינו מסורת הגיור כה, ה; י, טז(. 

ואילו הרב קליין טוען שהרב הכהן הסתמך על סברת דברים שבלב: "העלה את 

דכיון  וכתב,  מיד,  לסורה  ותחזור  המצוות  בקבלת  שלמה  כוונתה  אין  שמא  החשש 

שאינו חשש ודאי, ואפשר שכוונתה גם לשם שמים, שהרי היא נשואה עמו בנכריותה 

זה מכבר ומי מעכב על ידה להשאר תחתיו כך, גם אם תחזור לסורה אין דינה אלא 

ואה"נ  שבלב,  דברים  אלא  שאינם  דס"ל  מבואר  מדבריו  ואף  ע"כ.  מומר.  כישראל 

דבאופן שידוע בבירור שאינה מקבלת עליה עול מצוות, לא מצינו למי שיאמר שיש 

תוקף לגיור שכזה" )עמ' קיז(. הקביעה שהפרחי כהונה נשען על סברת דברים שבלב 

)"מדבריו מבואר"(, היא חידוש שלא נזכר בדברי הפרחי כהונה. 

הרב יצחק וייס 

הרב יצחק וייס, מפוסקי הונגריה ומחבר שיח יצחק, דן בגר ש"יודעים בו שגם אחר 

שיתגייר יחלל שבת", והסביר שקבלה אין משמעותה שמירה בפועל, וכך יש לומר 

על הגר הזה, "דבאמת הוא מקבל על עצמו כל התורה, ורוצה גם לשמור שבת, אלא 

שאחר כך יצרו תקפו וגבר עליו, וכדברי הרמב"ם )גירושין ב, כ( הידועים והמפורסמים"7 

שהובאו  האלה  המפורשים  מהדברים  ו(.  בפרק  להלן  עוד  בזה  וראו  קכט;  יו"ד  ב  יצחק  )שיח 

במסורת הגיור )כא, לח; יז, טז( בוחר הרב קליין להתעלם )עמ' קיח(. 

הבא  מפי  ששמענו  "אף  כי  וייס  הרב  כתב  המצוות,  קבלת  מהי  להסבר  בנוסף 

להתגייר שצריך לעמוד בחנות בשבת, דילמא אחר שיתגייר ישוב מדעתו הלזו, ולא 

ניתן  בשבת  לעבוד  מתכוון  שהוא  מצהיר  שהגר  למרות  כלומר,  שבת".  לחלל  ילך 

לגיירו. כיצד מסביר זאת הרב קליין? "עיקר טעמו הוא משום שהם דברים שבלב, 

ואפשר שבשעת מעשה הוא באמת מקבל על עצמו באמת לשמור שבת".8 כאן יש 

 כוונתו לביאור הרמב"ם על המסרב לגרש כדין את אשתו, שמכים אותו עד שיאמר רוצה אני, ואין זה נחשב  .7

אונס שפוסל את הגט כיוון ש"אחר שהוא רוצה להיות מישראל, ורוצה הוא לעשות כל המצות ולהתרחק מן 

העבירות, ויצרו הוא שתקפו, וכיון שהוכה עד שתשש יצרו ואמר רוצה אני — כבר גרש לרצונו". אגב, במקום 

רק  נכונים  הללו  הרמב"ם  שדברי  הלכות,  משנה  מחבר  קליין  מנשה  הרב  אביו  בשם  כותב  קליין  הרב  אחר 

"בישראל שנשמתו משל האבות, ולא בערב רב שנשמתם מן הנכרים" )עמ' קיג(. יש להעיר שבכך הוא חולק על 

השיח יצחק, וסובר שבנכרים לא אומרים סברה זו. 

במסורת  ברורה  התייחסות  יש  לכך  ואכן,  למעשה".  הלכה  להתיר  "חשש  יצחק  שבשיח  מעיר  קליין   הרב  .8

כיוון שלמדנו שזו שיטה  והכתיר את דבריו כהרהורי דברים. אולם  "אמנם למעשה לא רצה להכריע,  הגיור: 

ידועה, וכך נהגו רבים מגדולי הרבנים, יש לצרף את דעתו לדעת המקילים".



91  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

לשאול: מהי הסבירות שהגר ישמור שבת לאחר גיורו? כמה אפשר למתוח את המונח 

"אפשר"? אין מנוס מלומר ביושר, שרק לאחר מאמץ מיוחד נוכל להעלות אפשרות 

מסוימת שאותם גרים מתכוונים לשמור מצוות. 

בחתימת דבריו על השיח יצחק, כותב הרב קליין כי בדורנו "מחזורים שלמים 

וברורים  ידועים  והדברים  אמיתית  מצוות  קבלת  ללא  דין  בית  לפני  באים  גיור  של 

מהגיורים  שונים  אלה,  גיורים  האם  אבל  קיט(.  )עמ'  בדבר"  להקל  צד  כל  ואין  לכל... 

של "הידועים שאין מקבלים עליהם עול מצוות" )נחמת שלמה לה(, שבהם הקל בשעת 

הדחק הרש"ד כהנא?

הרב רפאל בלזם

הרב רפאל בלזם, מרבני גליציה וחיפה, דן בעניין גר שכבר נתגייר, וכעת טוען שאינו 

יהודי כי הוא "לא קיבל בלבו הגירות ולא קיבל עליו שום מצוה, ובדעתו היה להיות 

נכרי כבתחילה" )נחלי אפרסמון לד(. הרב בלזם פסק שהגיור תקף ואשת הגר צריכה גט 

כדי שתוכל להנשא, שכן מתחשבים במה שאמר בפירוש ולא במה שחשב בליבו. על 

סמך תשובה זו, הובא הרב בלזם במסורת הגיור )י, כ( כמי שסבר שאין אפשרות לבטל 

גיור על סמך כוונה שלא לשמור מצוות. 

השאלה  כאילו  מטעה,  באופן  בלזם  הרב  דברי  את  מציג  הגר  שבמשנת  אלא 

שאינו  וטוען  ובא  אשה  שקידש  גר  "לגבי  מצוות:  לשמור  התכוון  שלא  גר  על  היא 

)עמ' קיז(.  חייב לגרשה כיון שלא היתה דעתו שלמה בקבלת המצוות בשעת הגיור" 

זו הטעיית הלומד, שכן הדיון של הרב בלזם נסוב על מי שהתכוון להישאר נוכרי. 

על סמך טעות זו, מסיק הרב קליין כי בנחלי אפרסמון סובר שאם היה ברור ומפורש 

שהגר לא מתכוון לשמור את המצוות גיורו בטל. אולם שאלת ותשובת הרב בלזם 

להישאר  התכוון  אלא  )לטענתו(,  להתגייר  בכלל  התכוון  שלא  במי  מדובר  ברורים; 

בלזם  הרב  תשובת  את  הציג  קליין  שהרב  לראות,  יוכל  בפנים  המעיין  כאן,  גם  גוי. 

באופן מוטה.

על סמך תשובה זו מונה הרב קליין את הרב בלזם ברשימת המחמירים )עמ' קיא(. 

גם כאן ניכר שהרב קליין מסרב לקבל שייתכנו מדרגות ביניים, ואצלו אין הבדל בין מי 

שלא התכוון לשמור את המצוות בפועל למי "שבדעתו היה להיות נכרי כבתחילה". 

ועוד יש להעיר, שבדבריו גורם הרב קליין ללומד לחשוב כאילו במסורת הגיור נכתב 

שהרב בלזם הקל לגייר לכתחילה. אך כאמור הוא הובא כמי שסבר שאין לבטל גיור 

על סמך כוונה שבלב, אך איננו יודעים מה היה אומר על הגיור לכתחילה.

רבנים נוספים

הרב  נוספים,  רבנים  קליין  הרב  מזכיר  דברים"  אינם  שבלב  "דברים  הכותרת  תחת 



 בארות |  92

לאר שירוא ברה

שלום מרדכי הכהן שבדרון המהרש"ם, והרב אליהו גוטמכר, אולם כיוון שבדבריהם 

לא נזכר כלל הנימוק של דברים שבלב, לא הבאתים כאן אלא לעיל בפרקים א-ב. 

"קבלת מצוות" בהתאם לקהילה המקומית

הרב קליין מסכים שרבני צפון אפריקה גיירו אנשים שלא צפויים לקיים אורח חיים 

דתי. הוא מסביר את דברי הפוסקים הללו בעזרת יסוד נוסף שהובא בספר מסורת 

הגיור )ז, כו(: "קבלת המצוות" מוגדרת בהתאם לקהילה המקומית. הגרים הכירו את 

לקיים  ותכננו  מהמצוות,  חלק  על  רק  ידעו  הצטרפו,  אליה  הקהילה  ואת  זוגם  בני 

אותן. אם כן, לפי הסבר זה, בפועל קבלת המצוות שלהם הייתה שלמה. 

בפרק זה אצביע על העובדה שאין ביסוס להסבר זה ביחס לרבני צפון אפריקה; 

ההסבר שמציע הרב קליין הוא חידוש שלא נאמר בפי אותם פוסקים. בנוסף, אצביע 

על העובדה שבניגוד לרושם שעשוי לעלות מדברי הרב קליין, רבני צפון אפריקה 

ידעו היטב שהגרים לא ישמרו מצוות. 

חידושו של הרב קליין

הורו  רבני צפון אפריקה. הוא מסכים שהרבנים  הרב קליין מציג חידוש מיוחד על 

לגייר מי שמסתבר שלא יקיימו אורח חיים דתי, וגם שלא עסקו בשאלת קיום המצוות. 

הסיבה שלא עסקו בזה היא, לדעתו, כי יש הבדל בין חילונים שאותם אין לגייר לבין 

עמי הארץ. "שבמקומם ]בצפון אפריקה[ כלל לא פשטה החילוניות באופן מוחלט, 

וכל היהודים המקומיים היו שייכים לקהילה, והיה הדבר שכיח, שגם עם הארץ גדול 

הלוקח לו אשה נכריה ומגיירה, כוונתם להכנס לכלל הנהגת הקהילה, והיא מקבלת 

עליה עול מצוות כפי שהיא רואה בביתו וכפי שהוא יודע מדיני היהדות ]ואין הדבר 

כיון שאינה מתנה לבטל דבר מן המצוות, אלא היא  נחשב כגרות חוץ מדבר אחד, 

סבורה שכך היא היהדות ושדי בכך[" )עמ' קכד(. כלומר, גם אם הגיורת לא מקפידה 

לדוגמה על טהרת המשפחה, כיוון שהיא סבורה שאין מצווה כזו, ניתן לגיירה. הרב 

קליין מסביר עוד כי "כל היהודים היו חלק מהקהילה, אחד שומר מצוות יותר ואחד 

פחות... שכיון שאותה גיורת משייכת עצמה לקהילה שומרת מצוות, אף שלא תקיים 

בפועל אלא מה שתדע ותראה בין שכנותיה, הגיור כשר".

אותם פוסקים לא כתבו דבר מעין זה, וגם לא הזכירו בעייתיות בגיור מצד קבלת 

המצוות, ונוסף על כל זאת לדעת הרב קליין עצמו דעתם — אותה דעה שהוא מייחס 

להם — היא "חידוש גדול לדינא שאינו מוסכם על כל הפוסקים". אבל כך הוא מסביר 

את דבריהם, ומסיק "שאין כל מקום לאמירה לפיה כביכול במרוקו היה מנהג להקל 

בגיורים שאין בהם קבלת מצוות".

כך, לדוגמה, כתב הרב מסעוד הכהן שהגיורת "אינה זוכרת": "מה שקבלה עליה 



93  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

דת יהודית היינו דווקא באותו מקום ובאותו זמן שהוא לפני מורה צדק, אבל אחרי 

)פרחי כהונה סי' יח; ראו לעיל בפרק זה(.  כן — אינה זוכרת מה שאסר עליה הרב המורה" 

הרב קליין מבאר שאחרי הגיור הגיורת אומנם שוכחת, אך בעת הגיור ייתכן שכוונתה 

היתה שלמה לשמור את המצוות בפועל )עמ' קכה(. 

כך גם ביחס לדברי הרב שלום משאש, הרב הראשי של מרוקו וירושלים, שכתב 

והשבת  וטעמם,  והחגים  האמונה,  הדת,  בענייני  "שיעורים  הגיורת  את  שמלמדים 

וטעמו, וענייני כשרות הבשר ובב"ח, וטהרת המשפחה, ועושים לה בחינה יפה בכל 

זאת, מדברים  ועם  יז(.  י,  כב-כד;  כה,  הגיור  יו"ד קד; מסורת  )תבואות שמ"ש  הנ"ל"  העניינים 

שכתב אליו הרב מכלוף אבוחצירא מתברר שהוא גייר נשים כאלו ש"מאותה שעה 

שטובלת הנוצרית בשעת גרותה, לא תוסיף עוד לבוא באש ובמים ]לא תטבול עוד, 

א"ש[, ולא תשמור הנדה ולא שבת" )ריח ניחוח, עמ' 486; מסורת הגיור כה, כה(.9 הרב קליין 

מסביר שלדעת הרב משאש, בשעת הגיור הכוונה הייתה שלמה כאמור )עמ' קכד(.

מהי כוונתו של הרב קליין? האם הוא באמת ובתמים סבור שלשיטת הפוסקים 

המקילים מצפון אפריקה, בעת הגיור הגיורת לא ידעה כלל שעליה, לדוגמה, לשמור 

יהודים ששמרו שבת, הרב שגייר אותה אף הוא  היו  את השבת? הרי באותה העיר 

שמר שבת, ובבואה להתגייר לימדו אותה מקצת מן המצוות. ועם זאת, לרוב לאחר 

הגיור היא לא שמרה שבת. האם ייתכן שכל הגיורות הללו לא הכירו יהודים שומרי 

את  ישמרו  לא  שהם  לעובדה  מודעים  היו  שהגרים  נותנת  הסברה  כהלכה?  מצוות 

המצוות כמו היהודים הדתיים והרב שגייר אותם. ובכל זאת הרבנים גיירו אותם. 

הסבר זה של הרב קליין תמוה גם כשבוחנים את המקורות. כדי לסבר את האוזן 

בן שמעון, הרב הראשי של מצרים,  אזכיר דברים אחרים שכתב הרב רפאל אהרון 

עליו בין השאר מדבר הרב קליין. הרב בן שמעון עסק בנערות יהודיות שלמדו בבתי 

ספר של גויים, ו"מתלמדות מדרכיהם, יבוזו לדיני הנדה וטבילתה". יש אם כן בעיה 

להשביע אותן "לשמור ולעשות דת משה וישראל" שכן יש לחשוש ש"יעברו גם על 

מהקהילה  בחלקים  המצב  היה  זה  ד(.  כד,  הגיור  מסורת  י;  כתובות  מצרים  )נהר  השבועה" 

הזה  לחלק  לקהילה  נוכריות שמצטרפות  למתגיירות  וחומר  קל  המקומית.  הדתית 

בקהילה, שילמדו ממכריהן לשקר לרב ואין תוחלת להשביען לקיים את כל המצוות. 

אבל לפי ההסבר של הרב קליין, למרות שהגיורת לא שומרת כלל טהרת המשפחה, 

וגם אם הרב ישביע אותה היא לא תשמור, כיוון שזו היהדות שהיא מכירה ניתן לגיירה 

)עמ' קכג-קכד(.

נראה יותר שכוונת הרב קליין, שהיהודים בסביבת הגיורת מדחיקים את חובת 

 עוד על שיטת הרב משאש והרב אבוחצירא ראו במאמריו של הרב מאור קיים, 'חוסר אחריות של דיין לגיור'  .9

ו'טענו חיטים והודה לו בשעורים' באתר ערוץ 7, אב תשפ"ב.



 בארות |  94

לאר שירוא ברה

שמירת המצוות, ושומרים את המצוות ש'מתאימות להם'. במסורת הגיור )ז, כו( הוצג 

נימוק זה כהסבר אפשרי לדעת המקילים )ועיינו שם על רבנים אחרים שסברו כך(. כיום יש 

"מסורתיים".  אותם  מכנים  לרוב  דומה;  חייהם  שאורח  רבים  יהודים  ישראל  בארץ 

פרטי  כל  על  מקפידים  לא  אך  והחגים  השבתות  את  מציינים  הם  לדוגמה,  כך, 

ההלכה, וכדומה. אם באותה תקופה אפשר היה לגייר מי שיצטרפו לציבור שבוחר 

חלק מהמצוות ומקיים אותן לפי רצונו, בוודאי אפשר ללמוד מזה למדינת ישראל 

של דורנו.

הגיור  מסורת  ביחס למציאות שהפוסקים תיארו, בספר  כל האמור  על  בנוסף 

התבררה המציאות ההיסטורית העובדתית בצפון אפריקה בהרחבה מרובה. חשוב 

לדעת שבכלל, החלק השני של מסורת הגיור סודר לפי ארצות ומדינות, ולכל ארץ 

מבוא היסטורי מפורט על מצבה של יהדות המקום בעת החדשה, המגמות החברתיות 

)שמירת המצוות, החילון, ההתבוללות ועוד( והתפתחות המצב החוקי )נישואים אזרחיים, אפשרות 

הגיור ועוד(. הטענה שכוונתם של כל גר וגיורת, בעת הגיור הייתה "להכנס לכלל הנהגת 

הקהילה", אינה נכונה. ראו להלן פרק ו.

רבני צפון אפריקה דנו על גרים שלא צפוי שישמרו מצוות

בדבריו על רבני צפון אפריקה מביא הרב קליין מספר מחמירים ומסכם: "הגם כי היה 

ויכוח בין גדולי צפון אפריקה בענין גיור לשם אישות, וכפי שדנו בכך רבים וגדולים 

ממקומות שונים, לא מצינו למי מהם שהקל בגיור בלא קבלת מצוות על מנת לקיימן, 

ואדרבה, כל הדיון לגבי גיור לשם אישות היה מחמת החשש שמא אין קבלת מצוות 

כראוי" )עמ' קכה(. 

דברים אלו תמוהים ביותר, שכן היה דיון בין הרבנים, כאשר הצד המחמיר טען 

כך,  להקל.  שיש  סבר  המקל  והצד  כראוי,  המצוות  את  ישמרו  לא  שהגרים  בתוקף 

לדוגמה, מזכיר הרב קליין את הרב שלמה הכהן צבאן, מגדולי פוסקי מרוקו, שחלק 

בדת  רוצה  "שאינה  מי  של  גיור  שהתיר  המשמ"ח  אליקים  חי  מאיר  משה  הרב  על 

היהדות, ולבה בל עמה ואינה משמרת מצות הנוהגות בה, ורק גירות מלומדה, וכנדון 

רוצה בדת היהדות  יחי שמו לעד בשם המאסף, שאינה  לנו הרב המשמ"ח  שהביא 

ורק פייסוה כדי להתגייר, ולבה בל עמה — הא ודאי דאין בגירותה ממש" )לך שלמה 

כט; מסורת הגיור כה, טז-יז(. זו מחלוקת על גיור של מי ש"אינה משמרת מצוות" ולא רק 

מחלוקת בעניין גיור לשם אישות. 

הרב קליין מזכיר כדוגמה גם את דברי הרב יהושע מאמאן, רב במרקש ובארץ 

ישראל, שחלק על הרב שלום משאש, ובדבריו ציטט מכתב של הרב יעקב טולידאנו, 

אב"ד מרקש ורבה של מקנס: "ובנידון דידן אנן סהדי שאין כוונתם לקבל עליהן עול 

מצות, לא קלות ולא חמורות, ואין עושין רק שינוי השם. והראיה, שנשארים ככחם אז 



95  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

כחם עתה וכמעשיהם של חול כך מעשיהם של שבת, ומעולם לא קיימו מצות טבילת 

מצוה, ואוכלין נבילות וטרפות, אם יזדמנו להם" )שו"ת רבי ברוך יו"ד יד; מסורת הגיור כה, יב; 

י, י(. הרב משאש ענה לו שיש לגייר )שמ"ש ומגן ב חו"מ ג, ה(.

הרב יוסף משאש

 — להתגייר  הבא  כל  "לגייר  המנהג  כי  כתב  ובחיפה,  במרוקו  רב  משאש,  יוסף  הרב 

פשוט הוא בכל מקום בכל ערי המערב ובכל ערי אלג'יריאן וטוניס" )מים חיים ג, קח; 

מסורת הגיור כה, ו; י, יז(. רבים מהגרים באלג'יריה לא קיימו בפועל אורח חיים דתי. אם 

כן, איך אפשר לגייר את "כל הבא להתגייר"? ברור שדעת הרב משאש היא לגייר גם 

מי שלא צפוי לקיים אורח חיים דתי.

"ודבריו אלו תמוהים לכאורה", שהרי  הרב קליין כותב על דברי הרב משאש: 

בעובדה  משגיח  לא  הוא  קכד(.  )עמ'  אישות  לשם  גרים  מקבלים  שאין  אמרה  הגמרא 

שהרב משאש הסביר זאת היטב )שם אות א(. בנוסף, הרב קליין מסביר שכוונת הרב 

משאש רק לסוגיית גיור לשם אישות, ובתוך תשובתו העיד דווקא על מקרים רבים 

שהיו  שציין  ש"מכך  הגיור,  במסורת  לטענה  מתייחס  לא  הוא  מצוות.  שמרו  שכן 

וישר', הרי שרוב  'גרי צדק באמת  מקרים שמתוך שלא לשמה הגיעו הגרים להיות 

הגרים לא קיימו אורח חיים דתי" )שם(. לבסוף, הרב קליין מתעלם מדברים ברורים 

של הרב משאש בתשובה על נשים שגילו שאימן נוצרייה, שכתב לגיירן, ושאין לסמוך 

על כך שטבלו לנידתן בין השאר משום ש"בני הדור הפרוץ הזה של ערי אלג'יריין 

שלא  הרי  סח(.  ג,  קדושים  מים  חיים,  מים  תרמט;  ב,  המכתבים  )אוצר  לנדתן"  טובלות  שאינן 

דרש לברר אם ישמרו מצוות, אף שמדובר בנשים שאולי לא טבלו אפילו פעם אחת 

בחיים לנידתן!

פרק ה – סתירות פנימיות וסילוף דברי הפוסקים
הקשר בין גיור לשם אישות לשמירת המצוות

"גיור  זיקה בין סוגיית  ז( הובאו מספר פוסקים שסברו שיש  )ז,  בספר מסורת הגיור 

אישות  לשם  שגיור  קבעו  כאשר  כלומר,  המצוות".  "שמירת  וסוגיית  אישות"  לשם 

תקף בדיעבד, ניתן ללמוד מכך שגיור של אדם שלא צפוי לקיים אורח חיים דתי גם 

הוא תקף.

שכן  טעם,  בו  שאין  "דבר  היא  כזו  שטענה  ושוב  שוב  קובע  קליין  הרב  אולם, 

הלכות נפרדות הן שדיניהן וגדריהן חלוקים" )עמ' קיט(. לכן, לדעתו, לא ייתכן לטעון 

שהוא  )כך  מצוות  בקבלת  גם  לעסוק  התכוונו  אישות  לשם  גיור  על  שרבנים שדיברו 

עצמו מציף את השאלה, מדוע פוסקים שעסקו בגיור לשם אישות לא התייחסו לשאלת קבלת המצוות 

שמעכבת לכתחילה(. הוא חוזר על טענה זו במקומות נוספים. לשיטתו, ללמוד מדין גיור 



 בארות |  96

לאר שירוא ברה

לשם אישות שגיור אדם שלא מתכוון לשמור מצוות תקף בדיעבד זו "טעות בדבר 

משנה" )עמ' קכט(.

בניגוד לכך, מספר פעמים מסביר הרב קליין דברי פוסקים שדווקא ראו קשר בין 

הסוגיות. כשהוא מסביר את המחלוקת בין רבני צפון אפריקה, הוא מסכם שהיא רק 

על גיור לשם אישות, אבל לדבריו לא הקילו בגיור שלא על מנת לקיים את המצוות, 

"ואדרבה, כל הדיון לגבי גיור לשם אישות היה מחמת החשש שמא אין קבלת מצוות 

כראוי" )עמ' קכה(. הרי שלדברי עצמו, לדעת רבני צפון אפריקה יש קשר בין הסוגיות, 

והרי הוא זה שקבע כי זהו "דבר שאין בו טעם"! )ועיינו לעיל פרק ד תשובה לטענתו עצמה(. 

כיוצא בזה כתב בהסבר דברי הרב צירלסון )עצי הלבנון סג(, "דכיון שאין בכהאי גוונא 

כנפי  תחת  להכנס  כוונתן  שודאי  היא  ברורה  אומדנא  אישות...  לשם  גיור  חשש 

השכינה בנפש חפצה ובדעת שלמה. ואף שאינן יודעות עתה משמירת המצוות כלום, 

אומדנא היא שלכשידעו יקיימו" )עמ' קכב(. כלומר, כותב הרב קליין עצמו שלשיטת 

הרב צירלסון יש קשר ישיר בין דבריו שאין חשש שהגיור לשם אישות, לבין כוונת 

שמירת המצוות של המתגיירת.

דברי הרבנים המקילים על שמירת מצוות

הרב קליין טוען פעמים רבות שהרבנים המקילים כתבו שהגר מתכוון לשמור את כל 

המצוות, או שאין הכרח שהגר לא מתכוון לשמור את כל המצוות, למרות שאין לכך 

זכר בדבריהם. 

הכרח  שאין  משום  שהנימוק...  מיללו  ברור  "שפתיו  המהרש"ם:  בשם  כתב  כך 

איידלברג:  הרב  קיח(,  )עמ'  שם"  שכתב  כפי  שלמה...  הנשים  אותן  של  כוונתן  שאין 

"עיקר טעמו ונימוקו... אין אומדנא ברורה שאינו מקבל עול מצוות" )עמ' קיט(, הרב 

עוזיאל: "שנה ואף שילש לאורך כל תשובתו... לא היה בדעתו ]של הגר[ לשמור את 

המצוות" )עמ' קכא(, הרב אברמסקי: "המעיין שם ימצא... גר המקבל על עצמו לשמור 

כל המצוות" )עמ' קכג(, הרב חיים מצאנז: "הרב המשיב כותב בפירוש שלמיטב הבנתו 

יש כאן קבלת מצוות על מנת לשמור" )עמ' קכו(. וכיוצא בזה כתב בשם הרב צירלסון: 

"ומבאר... אף שאינן יודעות עתה משמירת המצוות כלום, אומדנא היא שלכשידעו 

ייווכח  אחת,  אחר  אחת  הללו,  הפוסקים  בתשובות  המעיין  אולם  קכב(.  )עמ'  יקיימו" 

שלא נטען בהן שהגר מתכוון לשמור את כל המצוות. 

פרק ו – אי הכרת המציאות כראוי
הגרים של היום לעומת הגרים של פעם

כדי להעמיד את שיטתו שאין דעה מקילה לגייר מי שלא צפוי לקיים אורח חיים דתי, 

כך שניתן לסמוך עליה, נצרך הרב קליין ללמד זכות על הגרים של פעם ובמקביל 



97  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

ללמד חובה על הגרים של ימינו. כך עולה מדבריו מספר פעמים, שהנסיבות שבהן 

שבספר  כך,  על  להשיב  יש  להחמיר.  יש  והיום   — העולם  מן  חלפו  הקילו  הרבנים 

מסורת הגיור הובהר בהרחבה שפוסקים רבים גיירו בעבר אנשים שלא היו צפויים 

לקיים אורח חיים דתי. לכך יש מקורות רבים, והם סוכמו בקיצור בחלק א )י, טו-יח(, 

ובהרחבה בחלק השני של הספר. 

עם זאת, בהתאם למגמתי במאמר זה אתייחס רק למקורות שהציג הרב קליין. 

לדוגמה, האם ניתן לגייר אדם שידוע שלאחר גיורו יעבוד בחנות בשבת? לדעת הרב 

בחנות  לעמוד  שצריך  להתגייר  הבא  מפי  ששמענו  "אף  כי  לגיירו,  ניתן  וייס  יצחק 

בשבת, דילמא אחר שיתגייר ישוב מדעתו הלזו, ולא ילך לחלל שבת" )שיח יצחק יו"ד 

קכט; ראו לעיל שם(. אירוע זה התרחש בשנת תרצ"ו, לפני פחות ממאה שנה. ומה המצב 

היום? האם הרב קליין יתיר לגייר מי שאומר שיעבוד בחנות בשבת? 

הרב איידלברג השיב לשאלה על אדם ש"רק שם ישראל יקרא עליו ואחר כך 

ינהיג את עצמו כבתחילה", והתיר לגיירו )חזון למועד סי' ו; לעיל פרק ד(. הרב מסעוד הכהן 

כתב ש"מה שקיבלה עליה דת יהדות — היינו דוקא באותו מקום ובאותו זמן שהוא 

לפני מורה צדק, אבל אחרי כן אינו זוכרת מה שאסר עליה הרב המורה". והתיר לגייר 

ו"קרוב  המצוות,  בשמירת  בהחלט  חלשה  הייתה  שהמתגיירת  למרות  כזה,  במצב 

לודאי שתחזור לסורה" )פרחי כהונה אה"ע י; לעיל שם(.

ההשלכות של מדיניות גיור מחמירה בארץ ישראל

לדעת הרב קליין, בימינו אין "שעת הדחק" גדולה בשאלת הגיור. לטענתו, הרבנים 

שהקילו לגייר בעבר עשו זאת מחשש שבן הזוג היהודי יתבולל, אך כיום בארץ ישראל 

ההתבוללות  עמוקה,  יהודית  תודעה  ובעל  מגובש  "הציבור  התבוללות,  חשש  אין 

מועטה וחשש המרת דת אינו קיים, והחשש היחיד להתבוללות הוא בגיורים שאינם 

כהלכה" )עמ' קכו(.10 לעומת זאת, במסורת הגיור פרק א מתוארת השאלה בימינו במלוא 

חריפותה. במדינת ישראל חיים כיום כ-100 אלף זוגות מעורבים, כלומר שאחד מבני 

הזוג יהודי והאחר אינו יהודי להלכה. קרוב ל-10% מהחתונות של יהודים בארץ הם 

של יהודים הנישאים לאינם יהודים.11 לזה ייקרא התבוללות מועטה?! 

 במקום אחר כתב שבשנים תש"נ-תש"ס "עלו למדינת ישראל כ-400,000 נכרים זכאי חוק השבות, מתוך  .10

רצון להתערות בה ולהתבולל בתוכה" )עמ' קמה(. איני יודע איך סבור הרב קליין שבמצב כזה, לשיטתו שלו, 

"ההתבוללות מועטה".

 ראו אצל ד"ר נתנאל פישר: "נתוני הלשכה המרכזית לסטטיסטיקה מלמדים שהיקף הנישואים המעורבים  .11

בישראל הולך ומטפס. כיום חיים בישראל קרוב ל-100 אלף זוגות מעורבים... נתוני הלמ"ס הם שמרניים... הם 

וגם לא מקרים שבהם בן הזוג אינו רשום בישראל...  זוגות מעורבים החיים יחד ללא נישואים,  אינם כוללים 

מתוך כ-40 אלף זוגות ישראלים הנישאים מדי שנה... כעשרה אחוז מהזוגות השנתיים הם מעורבים" וכו' )'לא 



 בארות |  98

לאר שירוא ברה

הרב קליין טוען שבארץ ישראל "הציבור מגובש". אולם בפועל, הציבור היהודי 

מגובש עם קרובי המשפחה שאינם יהודים על פי ההלכה. העולים היהודים מחבר 

העמים שאינם דתיים, חשים קשר קרוב עם העולים שאינם יהודים על פי ההלכה. 

אם מאות אלפי ישראלים שזהותם יהודית לא יתגיירו כהלכה, במשך הזמן הם יחושו 

ניכור ושנאה למורשת היהדות, שכן לפי ההלכה לא ייחשבו יהודים ולא יוכלו להינשא 

כמקובל. הם וקרוביהם היהודים יתרחקו ממסורת ישראל, וצאצאיהם יגדלו בתודעת 

עלבון וקיפוח, כאשר האשמה תוטח בפני הרבנים וכלל שומרי המצוות )עיינו בהרחבה 

במסורת הגיור א, א-ד(.

מתי התחילה תופעת החילון

לפי הרב קליין עד שנת תר"י )1850( לא היה ניתן להיות יהודי חילוני מוצהר באירופה: 

"לפי כל העדויות ההיסטוריות שלא נרחיב בהן כעת, עד שנת תר"י — 1850 למנינם 

]אז הכירו רשויות החוק ברוב מדינות מערב אירופה בזכויותיהם השוות של היהודים, 

מה שהביא להקמת התנועה הרפורמית ולחילון שפשה בקהילות השונות, ואף להיתר 

יהודי  ניתן לומר — כל  ואולי  יהודי אירופה,  וכו'[, רוב ככל  חוקי לנישואי תערובת 

גליציא... היו שומרי תורה ומצוות... האפשרויות שהיו אז לאותם קלי דעת, היו או 

להשתמד או לשמור מצוות, לא היתה אפשרות קהילתית לחיות כיהודי שאינו שומר 

מצוות באופן מוצהר. לכן, התפיסה הקובעת כביכול שמי שיש חשש עליו שישתמד 

אם לא יגיירו את אשתו, בהכרח לא יקיים בית יהודי שומר מצוות, אינה נכונה, ושוגה 

להבנת מצב היהודים באותה תקופה" )עמ' קכה, ההדגשה נוספה(.

באמצעות טענה זו מסביר הרב קליין, לדוגמה, את דברי הרב חיים הלברשטאם 

בזוגיות  שחיה  לאחר  שהתגיירה  אישה  על  נשאל  הלברשטאם  הרב  מצאנז.  הרבי 

עם חייל יהודי שהיה בצבא הנוכרים, עסק רק בדין נטען ולא העיר דבר על הגיור 

ושמירת המצוות שלה )דברי חיים ב אה"ע לו(. ואכן, בתנאי אותה תקופה הסיכוי שחייל 

קיים  גם  בנים,  ממנה  והוליד  נוכרית  עם  בזוגיות  חי  נוכרים,  עם  רבות  שנים  שהיה 

אורח חיים דתי — קלוש )עיינו מסורת הגיור כ, ג; י, יג(. אבל הרב קליין כותב כי "זו טענה 

ששוגה להבנת התקופה. שכן תשובת הדברי חיים נכתבה באותם ימים ממש, כאשר 
לא היתה קיימת במקומו תופעה של יהודי חילוני באופן רשמי" )עמ' קכה(.12

רק בתפוצות: בעיית ההתבוללות לא פוסחת על ארץ הקודש', באתר מקור ראשון, כסלו תשפ"ב(.

 בדבריו מייחס הרב קליין למסורת הגיור דברים שלא נכתבו בספר, כאילו נאמר שלשיטת הדברי חיים,  .12

הגר אכן נתגייר כדין. אולם במסורת הגיור הובהרו הנסיבות המדויקות של התשובה, שנכתבה לאחר הגיור, וכי 

הדברי חיים עסק רק בדין נטען ולא התיר את הגיור, ורק "משתיקתו לגבי התחייבות לקיים אורח חיים דתי, 

מסתבר שאף אפשר ללמוד מדבריו שבשעת הדחק היה מתיר לגייר את מי שלא ישמור אורח חיים דתי, אולם 

אין הכרח להבין זאת".



99  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

–1875( נפטר בתרל"ו  והרב הלברשטאם  נדפס בשנת תרל"ה  חיים  שו"ת דברי 

1876(. לא צריך להיות בקיא גדול בהיסטוריה של יהדות אירופה, כדי להכיר שהחילון 

והרפורמה כבר היו קיימים במלוא תוקפם בתקופה זו, שכן הם נתגלעו כשני דורות 

קודם לכן. בשנת תר"י )1850( רוב היהודים בגרמניה ובאוסטריה הפסיקו לקיים מצוות 

והזדהו עם הרפורמים. ובגליציה ובהונגריה, לדוגמה, למרות שרוב הציבור היה דתי, 

על  ומצוות.  תורה  שומר  שלא  חילוני  או  משכיל  יהודי  להיות  היה  בוודאי שאפשר 

מקורות  בתוספת  הגיור,  מסורת  הספר  כל  לאורך  נכתב  באירופה  העובדתי  המצב 

בנחרצות  קובע  קליין  הרב  אבל  שונים.  מחקרים  וכן  האחרונים  ספרי  מתוך  רבים 

תמוהה שלא היתה אפשרות "לחיות כיהודי שאינו שומר מצוות באופן מוצהר", אלא 

"או להשתמד או לשמור מצוות".

בהתאם לטענתו שהחילון והרפורמה טרם פשטו באירופה, מסביר הרב קליין 

השנים  בין  שחי  לבוב  של  רבה  ברוידא,  לייב  אריה  הרב  דברי  את  גם  עמוד  באותו 

תר"א-תרפ"ח )1840–1928(, בשו"ת מצפה אריה )תניינא יו"ד מא( שנדפס בתרע"ב )1912(; 

תרי"א- השנים  בין  שחי  ובולגריה  סלוניקי  מרבני  פיפאנו  דוד  הרב  דברי  את  וגם 

תרפ"ה )1851–1924(, בתשובה משנת תרע"ה )1915( )אבני האפוד, מהדו"ת אה"ע יג, ח(. הצגה 

שרירה  היתה  בוודאי  החילוניות  תופעת  שנים  באותן  שכן  יותר,  עוד  תמוהה  כזו 

וקיימת, גם על פי תפיסתו המוטעית של הרב קליין.

מה חושב לעצמו מי שלא מקיים חלק מהמצוות

נדמה שהשאלה העובדתית "מה חושב לעצמו מי שלא מקיים חלק מהמצוות" גורמת 

יודע  גיור שבו הגר לא ישמור חלק מהמצוות, למרות שהגר  לרב קליין לשלול כל 

שהוא עובר על איסור. 

בהקשר זה נדונים דברי הרמב"ן על קבלת המצוות במעמד הברכה והקללה, "כי 

הקבלה הזאת שיודה במצות בלבו, ויהיו בעיניו אמת, ויאמין שהעושה אותן יהיה לו 

שכר וטובה והעובר עליהן יענש, ואם יכפור באחת מהן או תהיה בעיניו בטלה לעולם 

הנה הוא ארור, אבל אם עבר על אחת מהן, כגון שאכל החזיר והשקץ לתאוותו, או 

שלא עשה סוכה ולולב לעצלה, איננו בחרם הזה" )דברים כז, כו(. אם כן הרמב"ן כתב כי 

הקבלה במעמד הברכה והקללה אין פירושה הסכמה לקיים את המצוות, אלא אמונה 

שדברי התורה הם אמת .

אבל הרב קליין כותב על דברי הרמב"ן: "ומשמע, שעיקר קבלת המצוות אינו 

ושהעובר  לקיימן,  בחובה  ומכיר  מאמין  שהוא  בכך  אלא  בפועל,  לקיימן  החלטתו 

ולפי שעיקר הקבלה הוא ההכרה באמיתות התורה  ומבטלן ישא בעונשיהן,  עליהן 

]אלא שכאשר הוא אינו מקבל עליו לשמור את כל המצוות בפועל בהכרח הוא אינו 

מכיר באמיתות התורה...[" )עמ' קנט(. הרב קליין מסייג אפוא את דברי הרמב"ן, שאין 



 בארות |  100

לאר שירוא ברה

להעלות על הדעת שאדם שלא קיבל על עצמו לשמור את המצוות — רואה בדברי 

התורה אמת. 

אולם, סברה זו היא סברת הרב עוזיאל ופוסקים נוספים, שאותה כזכור דוחה 

הרב קליין בתוקף )עיינו לעיל פרקים א, ג(. אדם יכול לראות בדברי התורה אמת, ואולם 

גריזים  לא לקבל על עצמו את קיום המצוות. אלו הם דברי הרמב"ן; במעמד הרב 

קיבלו ישראל על עצמם את דברי התורה כאמת. קיום המצוות הוא עניין נוסף. הרב 

וייס אף הביא את דברי הרמב"ן הללו, והסביר שעל פיהם יש לגייר גר שלא  יצחק 

צפוי לשמור שבת )שיח יצחק ב יו"ד קכט; מסורת הגיור כא, לח(. מדוע הרב קליין לא מקבל 

לשמור  שמתכוון  שמי  משוכנע  הוא  שלו.  המציאות  תפיסת  היא  הסיבה  זו?  סברה 

הרב  סברת  עם  מלבד  בזה,  בתורה.  מאמין  שאינו  מפני  זה  הרי  מהמצוות,  חלק  רק 

עוזיאל ואחרים, הרב קליין מתווכח עם המציאות, שכן בפועל, היהודים המסורתיים 
מאמינים בה' ובאמיתות התורה והמצוות, למרות שיש מצוות שאינם מקיימים.13

פרק ז – כיצד נכון ללמוד את תשובות האחרונים
האחרונים  תשובות  לימוד  לדרך  יז,  פרק  מרכזי,  פרק  הוקדש  הגיור  מסורת  בספר 

בעניין הגיור של קרובי ישראל שלא צפויים לקיים אורח חיים דתי. בפרק זה הובאו 

מדברי  הן  המתגיירים,  של  הדתית  רמתם  על  הפוסקים  מדברי  מאוד  רבות  עדויות 

המציאות  את  היטב  ידעו  הרבנים  כי  המלמדות  המחמירים,  מדברי  והן  המקילים 

ידוע  היה  בקהילה  הדתי  המצב  כאשר  כי  הובהר  בנוסף,  מתייחסים.  הם  שאליה 

ומפורסם כחמור ביותר, ולמרות זאת הפוסק דן בשאלת הגיור של בן המקום אולם 

לא  שהגר  שסביר  מהעובדה  והתעלם  "נטען"  דוגמת  צדדיות  בסוגיות  רק  מתמקד 

מי שלא עתיד לשמור  לגייר  יש ללמוד מכך שהוא התיר   — דתי  חיים  אורח  יקיים 

אורח חיים דתי.

של  המציאות  תפיסת  על  חלקו  שהמקילים  סבור  קליין  הרב  זאת,  לעומת 

שנראה  בכך  דבריהם  נימקו  בפירוש  "המקילים  לטענתו,  לגרים.  ביחס  המחמירים 

לעיניהם שאותו הגר ישמור מצוות, או שלכל הפחות הוא בגדר ספק" )עמ' קל(. עוד 

המקילים.  של  המציאות  תפיסות  על  המחמירים  מדברי  ללמוד  אין  כי  סבור  הוא 

ולבסוף, סבור "אין ללמוד הלכה משתיקתם של יחידים" )עמ' קיט(.

בפרק זה אראה כי רבים רבים מהאחרונים, הן המחמירים והן המקילים, הסכימו 

ו-69% מאמינים שהתורה  פי סקרים שונים, כ-80% מהישראלים אומרים שהם מאמינים באלוהים,   על  .13

45(. כדי להבין את המשמעות של  2011, עמ'  )'יהודים ישראלים — דיוקן', ירושלים  והמצוות הן ציווי אלוהי 

הם  דתיים(  כך  כל  ולא  )דתיים  המסורתיים   ,23.8% הוא  והחרדים  הדתיים  אחוז  כי  לציין  יש  הללו,  הנתונים 

31.9%, וחילונים הם 43.5% )הלמ"ס, ערב ר"ה תשפ"ה(. שילוב שני הנתונים הללו מלמד כי גם חלק מהמגדירים 

עצמם 'חילונים' במדינת ישראל, מצהירים כי הם מאמינים בה' ובאמיתות התורה, וקל וחומר שהמסורתיים.



101  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

כל  אין  דתי.  חיים  אורח  לקיים  צפויים  היו  לא  הגרים  העובדתית:  המציאות  על 

ותפיסת המציאות של המקל, מתוך דבריו של  פגם בבירור המציאות ההיסטורית, 

מן  הלימוד  בעניין  בהלכה.  מחלוקת  אלא  במציאות"  "מחלוקת  כאן  ואין  המחמיר, 

לעיל במאמר  כפי שראינו  רבים מאוד;  אלא  "יחידים"  כאן  אין  כי  השתיקה, אראה 

רבים אף כתבו זאת במפורש.

ראיות מדברי המחמירים על שמירת המצוות של הגרים

במסורת הגיור )יז, יח-כ( הובאו ציטוטים רבים מאוד מדברי הרבנים על מצב שמירת 

הובאו  תחילה  רע.  בכי  היה  שהמצב  רואים  מהם  הגיור,  לאחר  בפועל  המצוות 

ציטוטים רבים מדברי רבנים שהחמירו, על כך שהגרים לא שומרים מצוות, ומתוך 

ולגייר.  להקל  הורו  המקילים  הרבנים   — המצב  היה  שזה  שלמרות  למדנו  דבריהם 

בפירוש  המקילים  אותם  שהרי  הבל,  כמובן  היא  זו  "טענה  קליין:  הרב  כתב  כך  על 

נימקו דבריהם בכך שנראה לעיניהם שאותו הגר ישמור מצוות, או שלכל הפחות הוא 

בגדר ספק" )עמ' קל(. כלומר, לטענתו יש מחלוקת בתפיסת המציאות בין המחמירים 

והאחרונים  דתי,  חיים  אורח  לקיים  צפוי  לא  שהגר  סבורים  הראשונים  והמקילים: 

כתבו בפירוש שכן.

ראשית, הרב קליין לא מבסס את דבריו ולא מפנה לשמות של רבנים שנימקו 

הגיור,  מסורת  שבספר  להדגיש  במיוחד  חשוב  שנית,  לכך?  הסיבה  מה  מדוע?  כך. 

פוסקים שהתנו את הגיור בכך שהגר צפוי לקיים מצוות הוגדרו "מחמירים". שלישית, 

במקומות אחרים בספרו, כאשר עסק ברבנים מסוימים שהקילו לגייר, חזר הרב קליין 

על הטענה שהללו כתבו שלהבנתם הגר צפוי לשמור מצוות. אולם לעיל בפרק ה 

בהם  שהגרים  שסברו  יסוד  יגלה  לא  עצמם  הפוסקים  בתשובות  המעיין  כי  הודגש 

עסקו צפויים לקיים אורח חיים דתי.

עוד טען הרב קליין טענה מוסרית — שיש "עוול גדול" להוכיח מדברי המחמירים 

בבית  מקום  לו  שאין  דבר  "והוא  מדעתם,  ההיפך  להוכיח  כדי  להקל,  היה  שהמנהג 

היתה  באמת  מה  לברר  מטרתנו  שכן  מאוד,  תמוהה  טענה  זוהי  קל(.  )עמ'  המדרש" 

המציאות שעליה דיברו הפוסקים. אם הפוסקים המחמירים מלמדים מהי המציאות 

הדברים?!  את  תורה  של  כדרכה  ללמוד  מקום  אין  וכי   — המקילים  דיברו  שעליה 

בלימוד כזה יש ערך עצום. נציג כמה דוגמאות.

בעוונותינו  אשר  דידן,  "גרי  על   )1876( תרל"ו  בשנת  כתב  שמלקיש  יצחק  הרב 

יתנהגו  לא  כך  אחר  שגם  ויודעים  א"ש[,  ]גרמניה,  אשכנז  במדינת  מגיירים  הרבים 

ט(.  ק,  ב  יו"ד  יצחק  )בית  טריפות"  ואוכלי  נדה  בועלי  יהיו  אך  הכשרים,  ישראל  כמנהג 

ומי הורה לגייר כך? כ-20 שנה לפניו התירו לגייר בגרמניה הרב שלמה איגר, הרב 



 בארות |  102

לאר שירוא ברה

גוטמכר והרב קלישר )עיינו בהרחבה במסורת הגיור יח, ב-ד(. גם תשובת מהרש"ק נכתבה 

לגרמניה וסביבתה )שם כ, ב(.

גיורות  כרוב  היא  "מסתמא  המקילים:  כנגד  פיינשטיין  משה  הרב  כתב  וכן 

שבמדינה זו, שרק בפיהן אמרו שקבלו המצות, אבל האמת שרוב המצות, ואולי כל 

המצות — לא קבלו. כמו שרואין שתיכף מחללות שבת ואין שומרות איסור נדה, כי 

גם בעליהן היהודים בעוונותינו הרבים הם מופקרים לעבור כל מצות התורה" )אגרות 

משה יו"ד א, קצד(. וכן: "ברוב הגרות שבמדינה זו שבשביל אישות, אין מקבלין המצות 

אף כשאומרין בפיהן שמקבלין, דהוא כנודע שמרמין, דהא לא תהיה עדיפא מבעלה 

שהוא מופקר" )שם קנט(, "יש לפקפק על הגרות שיש רבנים שמקבלין, הא אנן סהדי 

ברובן שאין מקבלות המצות" )שם קס(. ומי הם אותם הרבנים המגיירים? הרב שמואל 

היבנר, הרב יהושע הירשהורן, הרב אברהם אהרן פרייס, הרב יעקב מסקין ועוד הורו 

לגייר באמריקה באותן שנים )עיינו מסורת הגיור פרק כו על רבני צפון אמריקה(. האגרות משה 

מבקר בבהירות את הרבנים המקילים ומגיירים, ומסביר בתוך דבריו את המציאות 

שבתוכה הם מגיירים )אם כי הוא מכבד אותם; עיינו בהרחבה במסורת הגיור כו, לד(. מדבריו ניתן 

להשלים את הבנת שיטת המקילים.

כך גם ביחס לשאלתו של הרב אלתר שפירא, מרבני רומניה, למספר רבנים על 

גיור בת זוג של יהודי. הרב אברהם יעקב הורוביץ מגליציה כתב ש"כפי הנראה שהוא 

מפריצי זמנינו, ואפילו כשתתגייר ]בת הזוג, א"ש[ לא תקבל עליה עול כל המצות 

להתנהג בדרכי בנות ישראל הכשרות", ואין לגייר )קול יהודה סי' כו(. וכן קבע הרב דוד 

מנחם מאניש באב"ד מגליציה, ביחס לאותה שאלה, "אין שום ספק שאנשים כאלה 

אף לאחר הגירות יעברו על כל התורה", ואין לגייר )שם כח(. לעומת זאת, ביחס לאותה 

שאלה, פסקו הרב שפירא, הרב דוד הלוי הורוביץ והרב אליעזר דוד גרינוולד לגייר 

)שם כז, כה(, וכן ענה גם הרב צירלסון )שם י(. ראו מסורת הגיור כ, י-יד.

ראיות מדברי המקילים על שמירת המצוות של הגרים

עוד מובאים במסורת הגיור )יז, כ( ציטוטים רבים מהמקילים, מהם עולה בבירור שהיה 

ידוע להם שבנות הזוג המתגיירות לא יקיימו אורח חיים דתי. תשובת הרב קליין על 

כך היא "שכאן הובאו ציטוטים מסולפים וקטועים המציגים מצג שוא" )עמ' קל-קלא(. 

הוא מביא לכך דוגמה אחת בלבד.

קוסובסקי-שחור  יצחק  הרב  מדברי  הוא  קליין  הרב  מתייחס  שאליו  הציטוט 

על המצב בדרום אפריקה: "אבל הלא כל הגיורות שבכאן אינן נזהרות כלל בטבילת 

נדות, ולאחר הטבילה הראשונה לשם גירות — אינן טובלות יותר כלל" )שאלת יצחק נ(. 

נקטע  המשפט  דבריו,  את  המחבר  שם  סיים  לא  "שבכך  קליין,  הרב  כך  על  וכותב 



103  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

באמצעו והמשכו הושמט על ידי מצטטיו, וכך כתב: 'ומטעם זה אני חושש שאין כל 

ממש בגרות ההיא'. כלומר, היפך הדברים ממש". 

אלא שהדברים עולים מתוך התשובה של הרב קוסובסקי-שחור עצמה, ונתבארו 

)יט, יא(. השאלה הנידונה שם היא גיור שבו  במלואם במסורת הגיור בביאור עמדתו 

לא  והטבילה  כסדר  שלא  שנעשה  גיור  כלומר  מצוות,  קבלת  לפני  נערכה  הטבילה 

טובלת  היתה  שאם  ומסביר  ההליך,  בתקינות  דן  קוסובסקי-שחור  הרב  לה.  עלתה 

אחר כך לנדתה, לפי חלק מהראשונים אפשר היה להחשיב זאת כטבילה לשם גיור, 

בעתיד  שכנראה  כך  נדות",  בטבילת  כלל  נזהרות  אינן  שבכאן  הגיורות  ש"כל  אלא 

הגיורת לא תטבול לעולם לנדתה. כלומר מדובר בגיורת שקיבלה מצוות, ואילו הרב 

שלא  רק  אלא  המשפחה,  טהרת  תשמור  לא  שהיא  לכך  חש  לא  קוסובסקי-שחור 

תהיה לה טבילה לגירות כהלכה. ועל זה סיים: "ומטעם זה אני חושש שאין כל ממש 

בגרות ההיא". החשש היה בגלל מועד הטבילה ולא בגלל אי קיום אורח חיים דתי. אם 

כן, הדוגמה היחידה שמציג הרב קליין כנגד מסורת הגיור שגויה, ומערבבת משפט 

שאינו ממין העניין. 

תשובת המקילים לטענת המחמירים שהגר לא ישמור מצוות

הרב קליין טוען שהפוסקים המקילים לא הודו לטענת המחמירים שהגרים לא ישמרו 

מצוות: "מעולם לא נשמע למי שיאמר שעל אף שהוא מודה לאותה אומדנא שהציגו 

)עמ' קל(. כדי להשיב לטענה כזו  המחמירים, מ"מ הוא מתיר את קבלת הגרות הזו" 

בלי להתייחס לשאלת  נחפש פוסקים שהקילו תחילה בסתם,  נציע שיטת בדיקה: 

שמירת המצוות, ובהמשך נשאלו במפורש על האומדן של המחמירים שאותו הגר לא 

יקיים מצוות. לשיטת הרב קליין, תשובת הפוסק צריכה להיות שלהערכתו הגרים 

ישמרו מצוות, ואם לא אזי אין לגיירם. אלא שלמעשה, הרבנים שנקטו להקל ונשאלו 

אחר כך על שמירת המצוות, הכריעו לגייר למרות שמסתבר שהגר לא ישמור מצוות.

לציון.  הראשון  עוזיאל  חי  מאיר  ציון  בן  הרב  עמדת  היא  לדבר  בולטת  דוגמה 

הרב עוזיאל נשאל פעמים רבות על גיור וענה להיתר )משפטי עוזיאל א, יו"ד יד, ועוד(, עד 

המחמירים  ולטענת  בדבר,  שם  שנחלקו  מקולומביה  בפירוש  נשאל  תש"ז  שבשנת 

הגיור תלוי בשמירת המצוות לאחר הגיור.14 בתשובתו ביאר הרב עוזיאל את ההבחנה 

בין קבלת המצוות לבין קיום המצוות )שם ב, יו"ד נח; מסורת הגיור כח, ב; י, טז(, שאותה הרב 

קליין מסרב לקבל. 

דוגמה נוספת היא בדברי הרב משה שמואל גלזנר רבה של קלויזנבורג. בשנת 

 השאלה מתבררת מתוך תשובת הרב עוזיאל, והיא מופיעה במלואה בקובץ 'מזכרת', עמ' 48, כשאלה לרב  .14

הרצוג )אותה שאלה נשלחה לרב עוזיאל ולרב הרצוג(.



 בארות |  104

לאר שירוא ברה

תרס"א פרסם הרב גלזנר קונטרס בשם "חקור דבר", בו התיר לגייר בנות זוג נוכריות 

של יהודים. רק לאחר שהרב ישעיה זילברשטיין והרב יששכר דב קאהן טענו כנגדו 

הם  האלה  שהאנשים  דמוכח  אומדנא  יש  ו"כי  מצוות,  ישמרו  לא  שהגרים  בתוקף 

)מסורת הגיור כא, כג-כד(, הגיב הרב  מחללי שבת בפרהסיא ואוכלים נבילות וטריפות" 

גלזנר ב"מקים דבר" שלמדנו מהפסוקים ומהגמרא ש"עיקר החשש בגרים שלא לשם 

לנו  שבטוח  וכל  זרה.  עבודה  ולעבוד  השם  מאחרי  לשוב  אותנו  יסיתו  שלא  שמים 

שהגר מניח על כל פנים אמונתו בלב שלם — סגי בהכי לקבלו בעדת ישראל" )שם יח-

יט; י, טז(. הרב גלזנר לא טען בתוקף שהגרים הללו ישמרו מצוות, כפי שהיה מצופה 

שיטען לפי דבריו של הרב קליין.

כך היה גם אצל הרב שלמה דוד כהנא ראב"ד ורשה. בשנים תש"ז-תש"ח כתב 

שהמנהג לקבל גרים, בלי להתייחס לשאלת שמירת המצוות )נחמת שלמה נב, קא(. בשנת 

תש"ט נשאל על גיורים כאלו שלאחר הגיור "מובן מאליו שמקיום מצוות מאן דכר 

שמיה", "עומדות במרדן ואינן מקיימות מצות", והורה לגייר )נחמת שלמה מט(. ובשנת 

תש"י נשאל על גיורים, כאשר השואל כתב שהוא מסופק מאוד "אם יש קווי שיטיבו 

מעשיהם, כי הם חפשים ]חילונים, א"ש[ ופורקי עול במלא מובן המלה. ואם כן, איך 

נעשה שקר שתשמור הגיורת הדת בעוד שבעלה הישראל מלידה אינו שומרו" )נחמת 

שלמה נ(. הרש"ד כהנא שב וענה שניתן לגייר "אם מתחייבות עצמן בכל תוקף לנהוג 

בדת ישראל, הגם שלפי הבנתינו החיצונית לא יקיימו הבטחתן" )עיינו מסורת הגיור כח, ד; 

י, טז(. הרב כהנא לא שינה את תשובתו, כפי שהרב קליין היה מצפה שיענה, אלא כתב 

שיש לגייר גם מי שלא צפוי לקיים אורח חיים דתי. הוא לא הבדיל בין המקרים שבהם 

נשאל ב"סתם", ובין המקרים בהם נתפרט בשאלה שהגר לא צפוי לקיים מצוות.

מקרה דומה היה אצל הרב שלמה נתן נטע קוטלר, מרבני ליטא. בתחילה בשנת 

תרנ"ח כתב תשובה להתיר גיור שבה לא התייחס לשאלת שמירת המצוות. ובשנת 

תרפ"ב, במענה לשאלה שבה נאמר בפירוש שיש בעיה עם שמירת המצוות, שהגרים 

שם "רובם הם מחללי שבת רחמנא ליצלן, ולכתחילה אינם מקבלים עליהם עול כל 

התורה", הביא את תשובתו משנת תרנ"ח כמענה, בלא להתייחס לכך שיש כאן בעיה 

של אי שמירת המצוות )עיינו בהרחבה במסורת הגיור כו, כד-כו; י, טז(. 

שמירת  לשאלת  התייחסו  ולא  בגיור  שהקילו  פוסקים  בהחלט  מצינו  לסיכום, 

שיש  והשיבו  מצוות,  לקיים  צפוי  לא  שהגר  כך  על  נשאלו  מכן  ולאחר  המצוות, 

בהלכה  נחלקו  לא  המקילים  שהפוסקים  לטענה  מקום  אין  לכן  זאת.  בכל  לגייר 

אלא במציאות.

לימוד משתיקתם של הפוסקים

במסורת הגיור הובהרו המציאות העובדתית ההיסטורית, הליכי החילון וההתבוללות 



105  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

בהתאם לכל מדינה וכל תקופה. עוד הובהר כי יש לקרוא תשובות רבנים שהקילו 

שרבים  היא  המציאות  כאשר  לגייר  שהקל  רב  ככלל  ההיסטורית;  המציאות  מתוך 

מיהודי המקום לא שומרים תורה ומצוות, ולא התייחס בתשובתו לבעיות הדתיות 

שבמקום אלא עבר על הנושא בשתיקה, כפי הנראה לא התנה את הגיור בהתחייבות 

לקיים אורח חיים דתי )עיינו מסורת הגיור יז, ל(. 

אולם הרב קליין חולק על דרך זו. לטענתו, "לא ניתן ללמוד הלכה משתיקתם 

לאיסור,  והאחרונים  הראשונים  גדולי  ספרי  בעשרות  שנתפרש  בדבר  יחידים  של 

ובודאי אם באו לחידוש מופלג זה היה להם לפרש דבריהם" )עמ' קיט(. אכן, הרב קליין 

זה  כי "קבלת מצוות" פירושה הוא התחייבות כנה לשמירת המצוות, והסבר  סבור 

הוא תולה ב"עשרות ספרי גדולי הראשונים והאחרונים", אבל המעיין בסוגיה ייווכח 

כי הראשונים לא כתבו דבר זה בשום מקום, ובין האחרונים הנושא שנוי במחלוקת.15 

לדעת רבים קבלת המצוות אין פירושה התחייבות כנה לשמירת המצוות, ובעניין זה 

ניתנו מספר הסברים )ראו לעיל פרק ד(. 

הרב  של  עבודתו  במסגרת  בעבר.  היתה  שלא  חדשה  בשאלה  מדובר  בפועל, 

אליעזר מלמד על ספר מסורת הגיור קובצו בידי רבני מכון הר ברכה דעות פוסקים 

הראשונות  השנים  ועשרים  במאה  ומאמרים  בתשובות  נתפרסמו  שדבריהם  רבים, 

לדיון בה )תר"י-תש"ל, 1850–1970(. מתוך כלל הפוסקים שהובאו בספר, רבים החמירו: 65 

פוסקים הורו שלא לגייר )חלקם מצד גיור לשם אישות, בלי להתייחס לשמירת המצוות(, ומתוכם 

18 פסלו את הגיור. אמנם לעומתם פוסקים רבים עוד יותר הורו לגייר: 133 פוסקים 

)ועוד 21 שנקטו בעמדת ביניים(. כך שבניגוד לדברי הרב קליין, הראשונים לא עסקו בזה, 

לגייר  בנוסף לכך שמנהג הרבנים היה  זאת  כל  זו.  נחלקו בשאלה  ואילו האחרונים 

)עיינו מסורת הגיור יז, כז-כט(, כך שמובן מדוע רבים לא ראו צורך לנמק את עמדתם.

מכיוון  הגר,  של  בעתידו  עסקו  ולא  שתקו,  שהפוסקים  קליין  הרב  טוען  עוד 

שנשאלו רק על סוגיית גיור לשם אישות. בעיניו, מי שדנו בסוגיית גיור לשם אישות 

ואסרו לגייר, לא היה להם טעם לעסוק גם בעתידו של הגר. די היה להם בכך שאסרו 

)עמ' קיט(. אבל, אף אם היו דבריו נכונים ביחס למחמירים )ותכף נבהיר שאין הדברים כך(, 

הרי בזה לא השיב ביחס למקילים. כפי שנתבאר שוב ושוב, המציאות עמדה בפני 

 הרב קליין כפי הנראה שם לב לעובדה שהנחת היסוד שלו בדבר משמעותה של קבלת המצוות לא נאמרה  .15

בצורה מפורשת בראשונים. זו כנראה הסיבה לכותרות שהעניק לדבריו בנושא. הראשונה היא: "קבלת מצוות 

)עמ' קה(, והשנייה היא: "ההכרעה לדינא באחרונים — קבלת המצוות על מנת  מעכבת — דברי הראשונים" 

לקיימן בפועל" )עמ' קי(. כלומר, יש פער בין עצם ההסכמה בראשונים על חובת קבלת המצוות, ובין המשמעות 

שניתנה לכך באחרונים שהוא מביא.



 בארות |  106

לאר שירוא ברה

המקילים במלוא תוקפה: הגרים לא היו צפויים לקיים אורח חיים דתי. העובדה שהם 
דנו רק בגיור לשם אישות אומרת דורשני.16

אישות  לשם  גיור  בסוגיית  רק  דנו  אולם  הגיור,  את  שאסרו  בפוסקים  נדון  כעת 

בטל(.  שהגיור  כתבו  לא  אבל  דתי,  חיים  אורח  לקיים  צפוי  לא  שהגר  מפני  לגייר  שאסרו  פוסקים  )או 

במסורת הגיור )ט, ז( הוטעם שפוסקים שדנו במקרים שבהם הסבירות הגבוהה הייתה 

מוכח  ממילא   — הגיור  תוקף  את  שללו  ולא  דתי,  חיים  אורח  יקיים  לא  שהמתגייר 

שסברו שהגיור תקף בדיעבד.

כפי שנתבאר שם, למה הדבר דומה? לאדם שמתייעץ עם מומחה אם כדאי לו 

לקנות בית מאדם מסוים, והמומחה יודע שהבית לא שייך לאדם שמציג את עצמו 

כמוכר. האם ייתכן שישיב לשואל שיש בעיה בדלתות הבית, וגם הצנרת לא טובה, 

יענה מיד שהבית אינו של המוכר וממילא  ולא  ולכן לא כדאי לו לקנות את הבית, 

בשבת  ליסוע  לאדם  מותר  האם  רב  ישאלו  אם  בזה,  כיוצא  לשאלה?!  מקום  אין 

לבר מצווה, הייתכן שבתשובתו ירחיב בדיון אודות איסורי דרבנן שונים שעלולים 

להיגרם מכך, כגון איסור מוקצה, ולא יכתוב שעצם הנסיעה אסורה בשבת מהתורה?! 

כיוצא בזה לעניין הגיור, לא ייתכן שרבנים הסוברים שהגיור בטל כשאין לגר כוונה 

לקיים אורח חיים דתי, לא יציינו זאת במפורש בדבריהם, כפי שאכן כתבו הפוסקים 

המחמירים ביותר.

אבל לכל זאת הרב קליין לא מתייחס כלל. במקום אחר הוא מביא את דברי הרב 

יעקב אטלינגר שאסר גיור לשם נישואין )בנין ציון סי' קמט(. אכן מהעובדה שלא הזכיר 

את הטענה הקשה ביותר שהגיור כלל אינו תקף במצב שהמתגייר לא צפוי לקיים 

אורח חיים דתי, נראה שלשיטתו, בדיעבד, הגיור חל גם בלי כוונה לשמירת מצוות 

כי  "והם ממש היפך הדברים",  כך:  כותב על  יא(. אבל הרב קליין  י,  הגיור  )עיינו מסורת 

הבנין ציון הקל רק בגיור לשם אישות )עמ' קכו(. כך הוא מתעלם לגמרי מההסבר על 

דרך לימוד התשובה.

וכיוצא בזה על דברי הרב שמעון גרינפלד המהרש"ג, שכתב לא לגייר את הנשים 

הנוכריות שכן ידוע שגם אחר הגיור "הם קלים ואינם מדקדקים במצוות ולא שומרים 

הרב  לד(.  סי'  יו"ד  א,  מהרש"ג  )שו"ת  שונות  מסיבות  לגייר  שאין  והוסיף  כראוי",  שבת 

 יש להדגיש שלמקילים בוודאי הייתה האפשרות להצביע על העובדה שהגר לא ישמור מצוות, שהרי גם  .16

רבים מהמחמירים לא נשאלו על סוגיית המצוות )אלא על סוגיות אחרות(, ולמרות זאת טרחו להבהיר שהגר 

לא צפוי לקיים אורח חיים דתי. עיינו לדוגמה בדברי הרב פיינשטיין )אגרות משה יו"ד א, קנט(, הרב יצחק דב 

במברגר )יד הלוי א, יו"ד קמה( הרב דוד הכהן סקאלי )קרית חנה דוד ב, יו"ד יז(, הרב יעקב ברייש )חלקת יעקב 

יו"ד קנ; למרות שבתשובה שאליה הוא מגיב הוזכר מספר פעמים שהגרים מקבלים עליהם עול מצוות, לו היה 

ברור שלא ישמרו אורח חיים דתי(, ועוד.



107  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

גרינפלד לא כתב את הסיבה המרכזית לכאורה, שהגיור לא תקף גם בדיעבד, ומכאן 

יש ללמוד שלדעתו בדיעבד הגיור תקף )מסורת הגיור שם(. אבל הרב קליין לא התייחס 

בדברי  בסיס  חסרת  אוקימתא  להעמיד  הגדיל  ועוד  הגיור,  שבמסורת  לדיוק  כלל 

שמירת  את  וגם  מצוות  שמירת  עצמה  על  שמקבלת  באשה  ש"מדובר  המהרש"ג, 

השבת, אלא שאומדים אנו שמן הסתם לא תדקדק בפרטי המצוות כהלכה" )עמ' קכו(.

מדוע דנו בגיור לשם אישות ולא דנו בשמירת המצוות

מתשובות רבות מאוד באחרונים עולה כי במקרה של גיור אדם שלא צפוי לשמור 

אורח חיים דתי, הפוסקים דנו בסוגיית "גיור לשם אישות" ולא דנו בעתידו הדתי. 

לאורך מסורת הגיור הוצגה העובדה הזו בהרחבה מרובה. אכן יש לדון בכך, מדוע 

גיור לשם אישות?  הפוסקים לא דנו בעתידו הדתי של המתגייר, אלא רק בסוגיית 

הרב קליין שואל שאלה זו )ראו עמ' קיט(. לדידו, לא עולה על הדעת שהאחרונים הקילו 

לגייר אדם שלא צפוי לקיים אורח חיים דתי. לכן, אם הם לא עסקו בכך, היה הדבר 

פשוט ומובן מאליו בעיניהם, עד כדי "אין צריך לומר".

אולם בספר מסורת הגיור )ז, ז( הובאו דברי פוסקים )חזון למועד, ר"ש ילוב, דברי חזקיה( 

שבהם תשובה לשאלה זו: דברי חז"ל שגיור לשם אישות תקף בדיעבד, משמעותם 

שגיור בלא כוונה לשמור אורח חיים דתי אף הוא תקף בדיעבד. וממילא, כאשר דנו 

בגיור לשם אישות לא נצרכו לדון בעתידו הדתי של הגר. הרב קליין דן בתשובה זו, 

לא מתייחס לכך שהיא הובאה במסורת הגיור, וקובע בפסקנות שהיא "דבר שאין בו 

טעם" )עמ' קיט; ועיינו לעיל פרק ה שסתר את עצמו בזה(.

ולענ"ד נראה הסבר נוסף: הפוסקים התייחסו רק לגיור לשם אישות מפני שעניין 

"דין" בגיור,  שמירת המצוות, על אף שהוא שיקול חשוב בשאלה האם לגייר, אינו 

אלא הוא עניין שעל בית הדין לשקול עם שאר השיקולים בשאלה אם לקבל את הגר.

פירוש דברי המקילים בסתם שלא כפי שפירשו המחמירים

במסורת הגיור נתפרשו דברי פוסקים שהקילו בסתם לגייר, ולא התייחסו לסוגיית 

שמירת המצוות העתידית של הגר, בהתאם למציאות ההיסטורית שהייתה במקומם 

ובזמנם. כן הובאו פוסקים מאוחרים יותר שדנו בדברי הפוסקים המוקדמים המקילים, 

והעמידו את הקולא לגייר רק כאשר המתגייר צפוי לקיים אורח חיים דתי )מסורת הגיור 

כ, יא; כ, כז-כח(. הרב קליין מתייחס לכך וטוען שהצדק עם הפוסקים המאוחרים, ואין 

לרבני ימינו כוח לחלוק על הבנת הפוסקים המאוחרים בדברי הפוסקים המוקדמים 

)עמ' קלא(. 

בעניין זה מביא הרב קליין את דברי הרב יעקב ברייש )חלקת יעקב יו"ד קנ( שפירש 

)שו"ת טוב טעם ודעת מהדו"ק רל(  את דברי הרב שלמה קלוגר מהרש"ק רבה של ברודי 



 בארות |  108

לאר שירוא ברה

כך  אינו חדש.  הגיור בדברי מהרש"ק  כמחמירים.17 אולם הפירוש שהובא במסורת 

כבר ביארו הרב מנחם מנדל קירשבוים, מרבני פולין וגרמניה )מנחם משיב א, מב(, והרב 

הראשון  י(.  אה"ע  ב,  שלמה  )תשובה  הברית  וארצות  פולין  מרבני  אפשטיין,  פישל  חיים 

לגייר  שנהוג  העיד  והשני  מהרש"ק,  על  נשען  שהוא  תוך  כאלו  גיורים  לגייר  התיר 

באמריקה כדברי מהרש"ק )עיינו מסורת הגיור כו, יח-יט(. העובדה שהרב קירשבוים הבין 

את מהרש"ק כמקל בעניין שמירת מצוות, עולה גם מדבריו של הרב ברייש שחלק 

עליו ופירש את מהרש"ק להחמיר, שכן הגרים שבמערב אירופה "אין רוצים כלל לידע 

מיהדות כשרות שבת נדה", ולשיטתו בלי כוונה לקיים אורח חיים דתי הגיור בטל.

קושיות שכבר קיבלו מענה במסורת הגיור

מתייחס  לא  אולם  כלליות,  קושיות  מספר  בדבריו  מקשה  קליין  הרב  שראינו,  כפי 

לימוד משתיקתם של  כך בעניין  הגיור.  כבר הובאו בספר מסורת  לכך שהתשובות 

המצוות.  שמירת  בשאלת  ולא  אישות  לשם  בגיור  דנו  למה  בשאלה  וכך  הפוסקים, 

אתייחס כאן לדוגמה נוספת, בה הרב קליין מתעלם לא רק מדברי מסורת הגיור, אלא 

גם מדבריהם של פוסקים רבים.

בן  את  להציל  כדי  להקל  נכון  בעייתי,  שהגיור  שלמרות  סברו  רבים  פוסקים 

הזוג היהודי מלחיות עם גויה )עיינו מסורת הגיור ה, כא-כה(. אחד מהם הוא הרב שלמה 

איגר, מרבני פולין ובנו של הרב עקיבא איגר, שהשיב לשאלה מברלין )כנראה בין השנים 

להינשא.  כך  ואחר  ביקשה להתגייר  אשר  נוכריה  יהודי שאהב  נער  על  תר"ח-תרי"ב( 

בתשובתו הקל הרב איגר לגייר את הנוכרית, כדי להציל את בן הזוג היהודי מהחטא 
החמור )שו"ת רבי שלמה איגר יו"ד לד; מסורת הגיור יח, ב; י, יח(.18

הרב קליין מזכיר דוגמה זו, ומקשה שאם מדובר בגיורת שלא מתכוונת לשמור 

כל  עליה  חלים  אשתו  של  גיורה  ידי  שעל  מידה  באותה  נחוש  לא  "מדוע  מצוות, 

ונדה  שבת  חילול  של  בחטא  ימיה  כל  יהיו  לקיימן  כוונתה  שאין  וכיון  התורה,  דיני 

וכשרות וכו' ]ואף הוא יעבור באיסור נדה החמור שבהיותה נכריה אינו חל עליה[, 

ומאי אולמיה האי מהאי, וכי בשביל להצילו מביאת נכרית נכשילו בביאת נדה ואותה 

נכשיל בחילול שבת ועוד איסורי תורה" )עמ' קלב(? 

אמנם, טענה זו קיבלה מענה נרחב במסורת הגיור )ה, כא-כה(. סעיף אחד הוקדש 

המקילים,  דעת  לביאור  סעיפים  ושני  לגייר,  לא  שעדיף  המחמירים  דעת  להצגת 

 הרב קליין ייחס נקודה זו גם לדברי הרב אברהם יעקב הלוי הורוביץ בשו"ת צור יעקב )א, כז(, אלא שטעה  .17

בזה, שכן שם כתב כך בסתם ולא כפירוש לדברי מהרש"ק. ובכל אופן, ההסבר שלהלן נכון גם לזה.

 הרב קליין כתב כי "מכאן למדו ]במסורת הגיור, א"ש[ שודאי לא מדובר בבני זוג שכוונתם לשמור מצוות"  .18

)עמ' קלא(. אך האמת היא שהלימוד שאין מדובר במי שכוונתו לשמור מצוות, הוא מהעובדה שלמרות מצב 

החילון הקשה של יהדות גרמניה אז, דברים שנזכרו גם בתשובה עצמה, הרב איגר עדיין לא דרש שמירת מצוות.



109  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

לגבי המתגייר עצמו;  נוסף  כן הובא סעיף  נוכרית חמור במיוחד.  שהאיסור בביאת 

לדעת רבים )וביניהם גם המחמירים ביותר כבית יצחק( עדיף לגוי להתגייר, גם אם לא ישמור 

מצוות, מפני שבכך הוא יזכה בזכות העצומה להיות יהודי.

פרק ח – כמה הערות נחוצות
הגדרת השאלה המרכזית של הסוגיה

חשוב לשים לב ליסוד ששוזר שורה של דיונים פרטניים. במסורת הגיור החל מעמוד 

הפוסקים  האם  ומציאותית:  כעובדתית  ושוב  שוב  השאלה  הוגדרה  והלאה  השער 

הקילו לגייר קרוב משפחה של יהודי, שמסתבר שלא ישמור אורח חיים דתי. פוסקים 

רבים לא הסבירו למה הם מקילים בכך וכיצד הבינו את הסוגיה, והרב מלמד מציג את 

ההבנות השונות שהובאו בדברי מקצת מן המקילים. לעומת זאת, הרב קליין מגדיר 

את השאלה בזיקה לסוגיית הגדרת "קבלת המצוות" בגיור: האם הפוסקים "הקילו 

)עמ' קטז(.  בשעת הדחק לקבל גרים שאינם מקבלים עליהם לשמור מצוות בפועל" 

ודן בשיטתם על הגדרת קבלת  ניגש לפוסקים שהקילו  זה, הרב קליין  נושא  סביב 

המצוות. ובהתאם לכך, הרב קליין סבור שפוסקים שהקילו אך לא הגדירו את קבלת 

המצוות — אינם ראיה לשיטת הרב מלמד, גם במקרה שעובדתית הם גיירו מי שלא 

צפוי לשמור אורח חיים דתי. 

במובן הזה, הרב קליין לא הבין את דברי הרב מלמד. במסורת הגיור אין ניסיון 

משמעותה  אין  בגיור  המצוות  שקבלת  סבורים  המקילים  הפוסקים  שכל  לטעון 

מי  לגייר.  הקילו  פוסקים  שעובדתית  היא,  הטענה  המצוות.  את  לקיים  התחייבות 

שלומד את דברי הפוסקים על יסוד העובדה שהם גיירו אנשים שלא צפויים לשמור 

עם  מתיישב  הדבר  איך  הסבירו  לא  מהם  שרבים  ובראשונה  בראש  מגלה  מצוות, 

סוגיית קבלת המצוות. במסורת הגיור הובאו אפוא כמה הסברים אפשריים שכתבו 

ניגש  קליין  הרב  לכך,  בניגוד  ד(.  פרק  לעיל  )ראו  כאלה  לגיור אנשים  מקצת הפוסקים 

זז:  יסוד שממנה הוא לא  אל הפוסקים המקילים כשהוא מצויד באקסיומה, הנחת 

לא ייתכן שיהיה פוסק הלכה שיסבור שקבלת המצוות אינה התחייבות לשמור את 

המצוות בפועל )דברי פוסקים שכתבו אחרת — הוא מבטל(.

מאוד  רבים  פוסקים  העיקר:  היא  המעשית  המסקנה  מלמד  הרב  עבור  כן,  אם 

הקילו בפועל לגייר אנשים שלא צפויים לקיים אורח חיים דתי. הפוסקים צעדו אל 

הסכמה  עניינה  המצוות  )קבלת  "מהותית"  היא  אחת  דרך  שונות:  בדרכים  הזו  המסקנה 

שהגיור גורר חיוב במצוות( ושתי הדרכים הנוספות הן "טכניות" )המתגייר מתחייב "פורמלית" 

במצוות, גם אם הוא לא מתכנן לקיימן, או שהמתגייר מצטרף לקהילה היהודית המוכרת לו אף אם היא 

עוברת עבירות(. לעומת זאת, הרב קליין טוען שהדרך ה"מהותית" לא קבילה הלכתית. 

לכן כל מקור שמציג אותה במפורש — הוא דוחה )הרב עוזיאל, הרב דריהם ועוד(, וכל מקור 



 בארות |  110

לאר שירוא ברה

משתי  כאחת  מציג  הוא  מצוות  לשמור  צפוי  שלא  מי  של  גיור  בפירוש  רואים  שבו 

בדרכים  מסביר  הוא  המקורות  שאר  את  מרוקו(.  רבני  )לדוגמה  הטכניות  האפשרויות 

שונות שבהם דן מאמר זה.

התמונה  את  משנה  לא  מהמקורות,  לחלק  קליין,  הרב  של  ה"טכני"  ההסבר 

יקיים אורח חיים דתי. הקביעה  גיירו מי שמסתבר שלא  העובדתית: בפועל רבנים 

הזו מוסכמת על הרב קליין. אם כן, במה בדיוק המחלוקת עם מסורת הגיור? בשורה 

התחתונה, יש דעות בפוסקים לגייר מי שלא צפויים לשמור מצוות. אל המסקנה הזו 

ניתן להגיע בדרכים שונות.

סגנון הכתיבה של הרב קליין

במקביל לדיון לגופם של דברים מנסה הרב קליין לפגוע באמינות של מסורת הגיור. 

כמה דוגמאות הזכרתי לעיל. כאן אזכיר ביטויי אווירה נוספים לדוגמה, המשקפים 

את סגנונו: "בעשרים השנים האחרונות באו מן המתפרצים בעם, בטענה שכביכול 

"עשו  קטו(,  )עמ'  השעה"  דוחק  מחמת  ולהקל  לסמוך  מי  על  ויש  בדבר,  יש  פלוגתא 

דבריו פלסתר" )עמ' קיח(, "אינו אלא מן המתמיהים" )עמ' קכא(, "כה הסכילו לעשות... 

אלו המתפרצים בעם" )עמ' קלא(, "גיבובי שמות רבנים" )עמ' קלב(, "דרך עזות" )עמ' קלג( 

ועוד ועוד. באמצעות ביטויים כלליים כאלה ודומיהם מנסה הרב קליין לדחות דברי 

תורה מתוך הדיון ההלכתי, ועל כך השבתי בהרחבה. 

"טעויות  קליין:  הרב  כותב  אחד  במקום  בצדו.  ששוברו  למשפט  אתייחס  כאן 

הניכרות בנקל לעיני כל מעיין לא ראיתי לציין, כי רבות הן" )עמ' קלב(. הוא מציג דוגמה 

מהטיעון  מתעלם  הוא  בה  וגם  לעיל,  מהערותיו  מהותי  שוני  בה  שאין  בלבד  אחת 

המפורש המובא במסורת הגיור.

הרב שמואל סלנט, רבה של ירושלים, נשאל מהרב אברהם הירשוביץ ממלבורן 

למקום  האישה  עם  ייכנסו  שהדיינים  אפשרות  אין  בו  מצב  על  שבאוסטרליה, 

הטבילה. הוא הורה שהדיינים יגיעו למקום הקרוב ביותר, ומשם ימשיכו נשים עם 

הגיורת לטבילה )בית אברהם חלק השו"ת עמ' 49(. בשאלה שעליה ענה הרב סלנט הובהר 

שבמלבורן אין מקווה. ואם אין מקווה איך הנשים היהודיות טובלות? "רובם רחמנא 

ליצלן נוהגים מנהג מינות שרוחצות באמבטי בביתם", ורק מיעוט צדיקות טובלות 

ובאוסטרליה  בכלל  בעולם  אז  הגרוע  הדת  מצב  ולמרות  זאת,  למרות  בים.  כהלכה 

בפרט, לא הדגיש הרב סלנט שניתן לגייר רק בתנאי שהגיורת תהיה כמו אותו מיעוט 

שטובלות כהלכה, ולא שיש לגייר רק מי שצפויה לקיים אורח חיים דתי )עיינו מסורת 

הגיור יט, ה-ו; י, יח(.

מייחס  קליין  הרב  אולם  הגיור.  מסורת  בספר  בבירור  כאמור  נתבאר  זאת  כל 

למסורת הגיור דברים שלא נכתבו בו: "לדברי הכותב ]מסורת הגיור, א"ש[, נהג כך 



111  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

הגרש"ס, משום שגיור שלא על מנת לשמור מצוות, ראוי לו שיעשה שלא בפני בית 

)עמ' קלב(. מסורת הגיור זמין באתר ישיבת הר  דין מובהק. אלו כמובן דברי הבל..." 

ברכה וניתן לבחון בקלות מה נאמר בו.

בלא  יסמוך...  שלא  להזהר  המעיין  יראה  "רק  קליין,  הרב  שמסכם  כפי  אכן, 

שיבדוק כל דבר במקורו לאשורו". במקרה הזה כאחרים יעיין הלומד במסורת הגיור, 

ייווכח כיצד הוצגו הדברים לאמיתם, ויידע שלא לסמוך על משנת הגר כאשר הוא בא 

לדחות דעות אחרות. 

הקושי בעיסוק בדברי הרב קליין

בשל  הגר,  משנת  ובספר  קליין  הרב  בדברי  לעסוק  מאוד  התקשיתי  אישית,  בנימה 

התייחסותו המזלזלת לרבנים ופוסקים, כפי שכבר פירטתי ואפרט עוד להלן. 

את  מלהזכיר  בעקביות  נמנע  קליין  הרב  המאמר,  בפתח  שכתבתי  כפי  בנוסף, 

שמו של הרב אליעזר מלמד ושם ספרו מסורת הגיור )אותו הוא מכנה רק "ספר עב כרס", 

וכו'(. ברוח דומה נמנע הרב קליין בעקביות מלהזכיר את שמו של הרב  "הספר הנ"ל" 

שלמה גורן זצ"ל, הרב הראשי לישראל, וקורא לו בעקביות "הרב הראשי דאז" )עמ' 

קיד, קמה(. כך גם ביחס לרב חיים דרוקמן )עמ' קמה-קמו(, הרב ישראל רוזן )עמ' קמז( ועוד. 

בשל היעדר הַַפְְניוֹת בדבריו הארוכים, נדרש טורח גדול לאתר את המקורות במסורת 

הגיור שעליהם הוא משיג.

וזלזולו בדעת המקילים  עוד ציינתי בתחילת המאמר כי בהתאם להתעלמותו 

בגיור,19 דבריו של הרב קליין ביחס לדברי המקילים נכתבו באופן לא מסודר. הוא 

שהתוקף  או  קשר  ביניהן  יש  תמיד  שלא  ומקורות  סברות  אמרות,  של  שורה  עורם 

שלהן לא הוצג כשווה, ושחלקן נאמר בחיבורים שונים, מייחס אותן באופן כללי אל 

זו. הוא לא מצטט משפטים  בזו אחר  ויוצא כנגדן  חיבור שאת שמו הוא לא כותב, 

הוא  שאליהם  ולסברות  למקורות  מפנה  לא  וגם  נקודתיים,  ביטויים  או  מדויקים 

ואותם הוא מבקש לשלול. כך הוא מותיר רושם של שלילה מוחלטת של  מתייחס 

כלל החיבור, וגם מקשה על הלומד לגשת אל המקורות הנגדיים, ולבחון בעצמו את 

המקורות והסברות כפי שהן במקורן.

 הרב קליין, לדוגמה, מסביר שלדעת הרב שלמה דיכובסקי, אב"ד בבית הדין הרבני הגדול לשעבר, כיוון  .19

שאיננו יכולים לדעת מה חלף בדעתו של המתגייר באותן שניות בודדות שהיה בתוך המים, אין אומדנא דמוכח 

שהגר לא התכוון לקבל מצוות. קודם לתגובתו הוא מדגיש שלמען האמת אין אפילו צורך להתייחס לדברי הרב 

דיכובסקי: "לא היינו מזדקקים לסברא תמוהה זו, אם לא שראינוה מצוטטת במקומות מסויימים ונעשה בה 

שימוש לרעה" )עמ' קלח(.

יש להעיר שבמסורת הגיור לא הובאה דעתו של הרב דיכובסקי כאחד המקילים, מפני שנידונו התשובות מלפני 

שנת תש"ל )מסורת הגיור יז, ז(. דבריו הובאו בפרק "ביטול גיור" )ח, י(.



 בארות |  112

לאר שירוא ברה

בגיור  להקל  סברות  נזכרו  הגיור  מסורת  שבספר  רושם  הותרת  היא  התוצאה 

)אותן מבקש הרב קליין לדחות( — כשבפועל הן לא נזכרו בספר כלל. במהלך המאמר ציינו 

מקרים כאלה. כעת נציג נוספים: בעניין גיור קטנים כותב הרב קליין שבמסורת הגיור 

"ביקשו להוכיח דבריהם" בעניין קבלת מצוות של גדולים, מהפוסקים שהקילו בגיור 

קטנים )עמ' קכ(. אבל אין לכך שום יסוד. כך לגבי ההבחנה בין הודעת מצוות לקבלת 

מצוות ושיטת הראנ"ח. הרב קליין טוען שמכוח אי הבחנה בין השניים "טעו לסבור 

שקבלת המצוות בכלל... אינה מעכבת בחלות הגיור" )עמ' קכו-קכח(, אולם אין לכך כל 

יסוד במסורת הגיור. כך לגבי ראיה מדין קבלת מצוות בעבד, כותב הרב קליין "ויש 

"שיש  מביא  ישראל,  זרע  גיור  לעניין  וכיוצ"ב  קל(.  )עמ'  וכו'  הוכחה"  מכאן  שהביאו 

קלג(.  )עמ'  מעכבת"  אינה  המצוות  קבלת  ישראל  מזרע  הבא  בגר  כביכול  בזה  שטעו 

סברות אלו לא מופיעות בספר מסורת הגיור.

עוד טוען הרב קליין שלדברי המקילים בגיור, המחלוקת בנושא קשורה ליחס 

שלילי למסורת הפסיקה בצפון אפריקה: "על ידי כך באו בקול רעש גדול, לומר כי 

בני  של  לדרכם  אלא  אינה  ממש,  בו  אין  בפועל  מצוות  קבלת  ללא  שגיור  הקביעה 

קהילות אשכנז ופוסקי ההלכה שם ועוד מקהילות הספרדים, אבל בקהילות מרוקו 

ביטול מנהג  כנגד  זו כחלק מתרעומתם הכללית  ומעלים טענתם  בכך.  לא הקפידו 

המערב בארה"ק" )עמ' קכד(. אלו טענות כנגד ספרים אחרים )גם כאן לא מזכיר הרב קליין 

שמות(, אולם הרב קליין הטמיע אותם בתוך דבריו כנגד מסורת הגיור. כך, באמצעות 

מדיניותו להעלים שמות ספרים ומחברים שאותם הוא מבקר, לא לצטט או לפחות 

הנטען  של  לחלוטין  שגוי  רושם  הקוראים  בפני  מציג  קליין  הרב  אליהם,  להפנות 

בספר מסורת הגיור.

הגיור  מערך  התפתחות  את  קליין  הרב  מתאר  לנושא  רשלני  יחס  אותו  מכוח 

תוך הטעיה )עמ' קמה(. לדוגמה, בניגוד לדבריו, לא הרב שלמה גורן הקים את מנהל 

הגיור במכון צומת אלא הרב אליהו בקשי דורון. בנוסף, תוקף הרב קליין את הרב 

חיים דרוקמן זצ"ל כאילו "עשה בענין זה כבתוך שלו". האמת היא שמדיניות הגיור 

באותה תקופה גובשה בידי הרב בקשי דורון ואחריו הרב שלמה משה עמאר, שהיה 

בין מספידיו של הרב דרוקמן.20 

במקום נוסף מוסיף הרב קליין ש"לפי עדותו של ראש הממשלה דאז, אותו רב 

]הרב גורן[ סידר קידושין לנכדתו, אף שבמוצהר היא לא היתה יהודיה על פי הלכה" 

הממשלתי...  המערך  של  לגיור  הדין  "בית  לדעתו  הגיור.  מערך  כנגד  ארוכים  דברים  מקדיש  קליין   הרב  .20

נוהגים... לעיתים באופן החורג מההלכה", "חלק מבתי הדין לגיור... מודים בריש גלי שהתנהלותם אינה עולה 

בקנה אחד עם דרישת ההלכה", ולכן "פשיטא שלא שייך בהם דין זה של בי דינא אחר בי דינא לא דייקי" — ולכן 

חובה לבדוק כל גר וגר שהתגייר במערך הגיור )עמ' קמח(.



113  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

רגשנת המ רפסל דיוסי הנעמ

)עמ' קיד(. זו השמצה חסרת בסיס שגובלת באיסור הוצאת שם רע מדאורייתא. הרב 

שלמה גורן אכן ערך את חופת נכדתו של דוד בן גוריון, אבל קודם לכן היא ואמה 

גויירו בידי הרב יהושע קניאל רבה של חיפה, אף שכמובן לא שמרו מצוות )עיינו מסורת 
הגיור כב, ט, "בני חוגו של מרן הרב קוק נטו להקל"(.21

השמות המפורשים היחידים שמזכיר הרב קליין אלו רבני ארגון "צהר" ו"גיור 

גר  ש"כל  וכותב  בגיורים,  מקלה  גישה  כבעלי  יחד  שניהם  את  כורך  הוא  כהלכה". 

)עמ' קמז(. אולם מלבד שדבריו מגונים, ומנוגדים  המתגייר דרכם הוא בחזקת נכרי" 

גיור"(, גם כאן טועה  )ראו מסורת הגיור פרק ח — "ביטול  גיור  לרוב הפוסקים שאין לבטל 

ומטעה שהרי ארגון רבני צהר לא עורך גיורים כלל.

סיכום
במאמר זה בחנו את הטענות העולות בספר "משנת הגר" לרב משה קליין, והראינו 

עיוות  על  נשען  בגיור  מקילה  פסיקה  מסורת  של  קיומה  את  לשלול  ניסיונו  כיצד 

מקורות ואי הכרת המציאות. 

גדולי  של  מפורשים  דברים  לדחות  ניסה  קליין  הרב  כיצד  הראינו  א'  בפרק 

ו"תימה"(,  "פלא"  כינה  )אותם  עוזיאל  הרב  לדברי  תגובתו  את  ראינו  שהקילו.  הפוסקים 

התעלמותו מדברים מפורשים של הרש"ד כהנא, תירוצו המוטעה לדברי המהרש"ם 

והעובדה שייחס למהרש"ם דברים שלא כתב.

בפרק ב' עמדנו על כך שהתעלם מחלקים קריטיים בדברי הפוסקים אותם הוא 

בא לתרץ לשיטתו. כך למשל בדעת הרב גוטמכר והרמ"ה הורוויץ, הציג רק חלקי 

סבירות  כשיש  גם  לגייר  התירו  בהן  התחתונות  מהשורות  התעלמות  תוך  דברים, 

נמוכה לשמירת מצוות.

בפרק ג' ראינו כיצד ביטל דברי רבנים שהקילו בפירוש לגייר מי שלהערכתם לא 

יקיים אורח חיים דתי )כגון דברי הרב דריהם והרב מסקין(, ופסק ש'אינם להלכה', רק משום 

לקיום  התחייבות  נדרשת  שלפיה  לתפיסתו  בניגוד  המצוות"  "קבלת  את  שהגדירו 

בפועל. מכוח ביטול דעת המקילים קבע שעמדת המקילים שהוצגה במסורת הגיור 

היא "דברים שאין להם שחר".

בפרק ד' הדגשנו שיש כאן צד של מחלוקת כוזבת. רבנים שגם הרב קליין הסכים 

על  שחולקים  ככאלה  הוצגו  דתי,  חיים  אורח  לקיים  צפוי  שלא  מי  לגייר  שהקילו 

מסורת הגיור. הסיבה היא, טענתו שהם מסכימים לשיטה המחמירה בהגדרת קבלת 

שבלב"  "דברים  על  הסתמכות  כגון  אחרות  מסיבות  היא  המקלה  וגישתם  מצוות, 

אייר  ברכה,  הר  ישיבת  באתר  הגיור',  ושאלת  הראשית  'הרבנות  מלמד,  אליעזר  הרב  אצל  בהרחבה   ראו  .21

תשפ"ב; הרב צוריאל חלמיש, 'הרב גורן זצ"ל גייר למסורתיות', באתר ערוץ 7, אייר תשפ"ב.



 בארות |  114

לאר שירוא ברה

או קבלת מצוות כפי המקובל בקהילה. עוד ראינו כיצד דברי פוסקים שהקילו בלי 

לפרט, הסביר מדעתו שהקילו מסיבות אלו.

בפרק ה' ראינו שהכניס בשיטתיות לדברי הפוסקים דברים שלא כתבו, כאילו 

זכר  לו  שאין  דבר  מצוות,  לשמור  מתכוון  שהגר  במפורש  כתבו  מקילים  פוסקים 

בדבריהם. הצבענו על סתירות פנימיות בשיטתו, בפרט ביחס לקשר שבין גיור לשם 

בין הסוגיות, במקום  אישות לשמירת מצוות; בעוד שבמקום אחד טען שאין קשר 

אחר השתמש בטיעון זה כדי להסביר דברי רבנים מקילים.

ו' עסקנו בשגיאות בהבנת המציאות, אשר נובעות ממגמתו לסתור את  בפרק 

ראינו  דתי.  חיים  אורח  לקיים  צפוי  שלא  מי  לגייר  הקילו  רבים  שפוסקים  העמדה 

שלימד זכות על הגרים של פעם ולעומת זאת חובה על הגרים של היום; שטען שמי 

שלא מקבל על עצמו לשמור את כל המצוות בהכרח לא מאמין בתורה; וששיכתב 

את ההיסטוריה כדי שתתאים לתפיסתו )כאילו שני דורות אחרי שהתחילו החילון והרפורמה, 

האפשרויות היו "או להשתמד או לשמור מצוות", ללא אפשרות להיות חילוני(.

האחרונים:  מתשובות  ללמוד  נכון  כיצד  הראינו  הלימוד.  בשיטת  דנו  ז'  בפרק 

כאשר פוסקים דנו בגיור בקהילות מחללות שבת ולא התייחסו לבעיית קיום המצוות 

)אלא רק לבעיות צדדיות(, ובוודאי כאשר הפוסקים, מחמירים ומקילים, העידו על רמתם 

שידעו  למרות  הגיור  את  התירו  המקילים,  שהפוסקים  ודאי   — הגרים  של  הירודה 

שהגרים לא יהיו דתיים.

בפרק ח' ביררנו שתי סוגיות יסודיות. הראשונה היא העובדה שבשל הנחת יסוד 

בספר  מלמד  הרב  של  היסודית  הטענה  הבין  לא  קליין  הרב  שלו,  ושגויה  מוקדמת 

מסורת הגיור, שבפועל פוסקים רבים גיירו גם מי שלא צפויים לקיים אורח חיים דתי. 

וחוסר דקדוק,  לזלזול, רשלנות  היא סגנון הכתיבה של הרב קליין שנוטה  השנייה 

ושבפועל גרם לשורה של הטעיות בדבריו.

לסיכום, כפי שהוסק בספר מסורת הגיור, פוסקים רבים שעסקו בשאלת הגיור 

דתי.  חיים  אורח  יקיימו  שלא  מסתבר  שהיה  למרות  אנשים  גיירו  החדשה,  בעת 

ניסיונו של הרב קליין לדחות הטענה שפוסקים רבים הקילו, מציג תמונה שגויה של 

דברי הפוסקים.



הרב דוד שץ

הרב אברהם פרייס ושאלת הגיור

• פתח דבר	

• דילמת הגיור ללא קיום מצוות	

• קבוע; 	  — הגיור  תוקף  הסתירה:  יישוב 

המדיניות — משתנה

• סיכום	

דעותיהם של רבנים רבים בשאלת גיור קרובי ישראל שמסתבר שלא 

ישמרו אורח חיים דתי נתלבנו בספר מסורת הגיור  בין רבנים 

ראש  טורונטו,  מרבני  פרייס,  אהרן  אברהם  הרב   — אלה  ופוסקים 

ישיבה, פוסק ומחבר משנת אברהם, שדעתו המובהקת להקל  

עם זאת, לאחר פרסום מסורת הגיור אותרו התייחסויות נוספות של 

מבחינה  משנתו   את  המבהירות  הגיור,  לסוגיית  פרייס  הרב 

הלכתית תמיד ראה הרב פרייס בגיור מקל אפשרות לגיטימית, אולם 

במישור המדיניות הציבורית-הלכתית דעתו השתנתה: תחילה התנגד 

ולבסוף תמך משיקולים לאומיים ומעשיים





117  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הגיור לתאשויס יפר םהרבא ברה

הרב דוד שץ

הרב אברהם פרייס ושאלת הגיור

פתח דבר
במסגרת עבודתי בצוות המחקר במכון הר ברכה, שסייע לרב אליעזר מלמד בכתיבת 

ספר "מסורת הגיור", זכיתי להשתתף בבירורים נרחבים על מסורת הפסיקה בדורות 

האחרונים בשאלת גיור קרובי ישראל שמסתבר שלא יקיימו אורח חיים דתי.1 בתוך 

כך, זכות מיוחדת הייתה לי להתמקד בדמותו ובמשנתו של הרב אברהם אהרן פרייס 

זצ"ל. תמצית בירורים אלו הועלתה על הכתב בספר מסורת הגיור כו, לה )עמ' 769–772(.

ולמד  נולד בקלץ שבפולין,   )1994–1900 )תרס"א–תשנ"ד,  הרב אברהם אהרן פרייס 

מילדותו אצל האדמו"ר בעל "אבני נזר". לאחר נישואיו עבר לברלין, למד אצל הרב 

בשנת  בעיר.  שביקרו  תורה  גדולי  עם  ונפגש  בבנקאות  עסק  ובמקביל  הלר,  חיים 

תרצ"ז היגר לארה"ב, והוזמן לייסד ישיבה להכשרת רבנים בטורונטו שבקנדה. שם 

התקשר לרב יהודה לייב גרויברט, אב"ד טורונטו, והמשיך לכהן במקומו כרב העיר 

ואב"ד. לצד תפקידו החינוכי והרבני עסק בעסקים ונחשב לעשיר מופלג שאינו נזקק 

לאיש. חיבר סדרת ספרים בשם "משנת אברהם" — פירוש על ספר חסידים, פירוש 

למדני על ספר מצוות גדול )סמ"ג, מצוות לא תעשה(, וכן שני כרכים עצמאיים — שעליה 
זכה בפרס הרב קוק לספרות תורנית.2

שיטתו  ספריו.  בכל  ניכרות  פרייס  הרב  של  והסקרנות  היסודיות  הלמדנות, 

העמיקו  שמעטים  והגדרות  סוגיות  יסודיים,  לבירורים  נוטה  התורנית-למדנית 

בהם. בנוסף, הרב פרייס היה בקי במחקר האקדמי בתחום שבו למד, הוא העריך את 

השיטה והחכמה של חוקרי האקדמיה, ועם זאת פעמים רבות ביקר אותם בחריפות 

במקומות שלדעתו שגו בהם. כפי שעולה מהקדמותיו לספריו, לצד בירורי ההלכה 

בכל סוגיה וסוגיה, ביקש הרב פרייס להבין את שיטתו הכוללת של הראשון שבו עסק. 

 אציין כאן מאמר נרחב שזכיתי לפרסם לצד ידידי הרב ד"ר חיים ויסמן: 'הגיור בצפון אמריקה', באתר ישיבת  .1

הר ברכה )80 עמודים(, אב תשפ"ב; מאמר קצר שפרסמתי עם הרב מאור קיים, 'הגיורים המקילים באמריקה', 

בשבע, כ"ט בתמוז תשפ"ב; 'גיור בשעת הדחק', אמונת עתיך 138, שבט תשפ"ג, עמ' 143–153; ועוד.

 עוד על דמותו ראו במאמריו של הרב אליעזר מלמד: 'הצצה אל דמותו של הרב אברהם פרייס זצ"ל', בשבע,  .2

ט"ו בחשוון תשפ"ו; 'מתוך תורתו וספריו של הרב פרייס זצ"ל', בשבע, כ"ב בחשוון תשפ"ו. מתוך דברי הרב 

מלמד: "היה למדן גאון בעל השקפה רחבה, שהתמודד ביושר עם שאלות גדולות, וחידושיו מקוריים ומבוססים. 

תלמידיו סיפרו שהיותו מצוי בענייני העולם הזה הועילה מאוד להבנתו הרחבה והעמוקה".



 בארות |  118

ץש ודד ברה

נוסחאות.  בבירורי  עסק  ואף  לתקופותיהם,  הראשונים  את  ולמקם  להבין  ביקש  כן 

בנוסף עסק בספרי המחשבה של הראשונים, ובעיקר מורה הנבוכים לרמב"ם. אפשר 

לשער שלפחות חלק מהיבטים אלה קיבל אצל רבו הרב חיים הלר. לצד כל זאת היה 

רגיש לצרכים העכשוויים של בני דורו וכפי שכתב בפתח ספר הדרשנות שלו "אמרי 

אברהם" על בראשית-שמות, הקדים את הוצאתו לאור )במקום להקדים הוצאת כרך נוסף 

בהלכה( כדי לנחם את בני עמו לאחר השואה. 

בסוגיית הגיור דעתו של הרב פרייס היא כדעת רבים וגדולים שבשעת הדחק, 

כדי להציל מהתבוללות, יש לגייר גם מי שלא ישמרו אורח חיים דתי. עם זאת כדרכה 

של תורה בפסיקתו יש היבטים ייחודיים, ואף סברה ייחודית כלל-ישראלית שיש בה 

שיקול לאומי לאחר השואה. 

מקורות  מספר  עוד  התגלו  הגיור  מסורת  פרסום  שלאחר  הוא  המעניין  הדבר 

חשובים בכתביו של הרב פרייס שעוסקים בסוגיה זו. המקורות הללו שופכים אור 

שבו  האופן  את  בקצרה  אסקור  זה  במאמר  שיטתו.  להתפתחות  עומק  ומעניקים 

סוכמה דעתו במסורת הגיור, אעמוד על קושיה מסוימת שנותרה לאחר הביאור, ועל 

האופן שבו המקורות הנוספים שנמצאו משפיעים על הבנת מכלול דעתו.

דילמת הגיור ללא קיום מצוות
רע"ד  עמ'  קט"ז,  תעשה  לא  מצוות  ח"ב,  הסמ"ג,  על  אברהם  )משנת  המאוחרים  מספריו  באחד 

גיורים  בדורו:  שהתפשטה  בתופעה  פרייס  הרב  דן  תשל"ח,  בשנת  שנדפס  ואילך( 

לבית  ברור  כאשר  ישראל,  בארץ  אזרחות  קבלת  לשם  או  נישואין  לשם  שנעשים 

הדין שהמתגיירים לא ישמרו מצוות. דומה שגם לאחר שראינו מאות מקורות בספר 

הרב  אצל  כמו  ובהירים  חריפים  מציאותיים  תיאורים  למצוא  קשה  הגיור,  מסורת 

פרייס )ובמיוחד ממי שהקל למעשה(. 

כעת יש תופעה חדשה הן בישראל והן באמריקה וקנדה... בבואם לארץ ישראל 

או על הדרך לארץ ישראל, כגון בעיר ווינה או עיירות אחרות. ובכאן במדינות 

ארצות הברית וקנדה, מעשים בכל יום שמתגיירים לשם אשה או לשם איש. אבל 

אין מהם אחד )חוץ מאחד בשנים רבות( שמתגייר מחמת שבא להכרת האמת שהדת 

וגם אין בדעתם כלל לקיים את מצות התורה לאחר  הישראלי היא האמיתית, 

שיעברו את 'הפארמליא' ]ההליך הפורמלי, ד"ש[ של גיור... מה שמטרידני באלו 

הגרים שהזכרתי למעלה, שהבית דין המגייר אותם יודע בבירור שמעולם אלו 

הנשים לא יקיימו את המצות, אפילו את הכי חמורות, ולכל היותר יזהרו בשבע 

מלא  בפה  ישיבו  אפילו  כלל,  המצות  קבלת  כאן  אין  כן  אם  תושב.  כגר  מצות 

שיקיימו את כל המצות — אין זה שווה כלום.



119  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הגיור לתאשויס יפר םהרבא ברה

הדברים ברורים מאוד: הגרים מתגיירים לשם 'זהות יהודית' בסיסית מאוד. השאלה 

שמציב הרב פרייס חריפה: "ובכן השאלה מופיעה מה דינם של גרים הללו בזמנינו?... 

איך מקבלים גרים כאלו לכתחילה, בזמן שהבית דין יודע מראש שאין בדעתם של 

אלו הבאים להתגייר לקיים את מצות התורה, אלא כוונתם או לשם אישות או לשם 

התיישבות בארץ ישראל?".

ועם זאת, על אף הקושי שמטריד אותו, הרב פרייס ממשיך ומציע פתרון הלכתי 

י, ג( די בכך שהגר  )הלכות מלכים  ו"מקור גדול להיתר הגרים שבזמננו": לפי הרמב"ם 

יאמר בפיו שהוא מקבל עליו מצוות — גם אם בליבו אין כוונה לכך — כדי שהגיור 

יהיה תקף: "הדברים אשר בלבו בשעת קבלת המצות והגירות — אין בהם ממש כלל, 

יהודי  נעשה  הוא  הרי  המצות,  מקבל  שהוא  הגיור  בשעת  ממנו  ששמענו  כיון  אלא 

לכל דבר". בהמשך מביא תשובות של הרמב"ם בעניין מילת הקראים )מהד' בלאו סי' 

תמט(3 ובענין פריעה לנוכרים )שם סי' קמח( בהן ניכר שאין לדקדק ביותר בכנות קבלת 

"שאין  הדרגתי:  לשינוי  תביא  השכינה  כנפי  תחת  שהכניסה  תקווה  מתוך  המצוות, 

ויכנס תחת כנפי  מדקדקין הרבה בקבלת גרים... משום דאמרינן שאם יהא ישראל 

השכינה — ישפר את מעשיו ויקיים מצות השם, ובפרט דחוששין שמא יצאו ממנו 

בנים דמעלי".4 

)יו"ד ב, ק( המפורסמים,  לעומת זאת, את דברי רבי יצחק שמלקיש הבית יצחק 

שגיור בלא כוונה כנה לשמור מצוות בטל, דחה בחריפות, באומרו שמדברי הרמב"ם 

משמע ההפך.

לצד הדיון ההלכתי הצרוף, מטעים הרב פרייס גם נימוק מעשי והיסטורי. לאחר 

וגם  התערובת,  ונישואי  ההתבוללות  וכן  ישראל,  עם  והתמעטות  השואה  חורבן 

לנוכח הצורך הדמוגרפי החיוני והחיובי ביישוב מדינת ישראל "כי המדינה מסובבת 

הללו  שהשונאים  ספק  אין  יהודים,  הרבה  שם  יתיישבו  לא  ואם  צד  מכל  בשונאים 

אויבי נפשינו יעשו מלחמות אתנו", יש לראות בגיור צורך לאומי: "באמת הדבר תלוי 

בהזמן, כי יש זמן שאנו צריכים לגרים הרבה כגון בימינו אנו... לכך בזמן כזה בודאי 

שאנו מעוניינים מאד להרבות גרים ושיתרבה העם".

אמנם, בספר מסורת הגיור הוזכר גם מקור נוסף שיצר קושי מסוים )משנת אברהם 

על ספר חסידים, ח"ג, עמ' שמז(. בשנת תשכ"ג שאל את הרב פרייס ידידו הרב יוסף אליהו 

נכרית  גיור  בעניין  איברא",  "תשובות  ומחבר  בדורו  אמריקה  פוסקי  גדול  הנקין, 

 יש להעיר שהרב יצחק שילת פקפק בייחוס תשובה זו )אגרות הרמב"ם, עמ' תרסח-תרסט(, אך היו שקיבלוה  .3

)דוגמת הרב נחום אליעזר רבינוביץ', מלומדי מלחמה, עמ' 55(.

מדובר  כלומר  שיקיימו".  ספק  אפילו  כאן  אין  הלא  הנ"ל  בגרים  "אבל  בתשובה:  במפורש  אמר  שכבר   אף  .4

בתקווה שמתוך הרצון להיות יהודי, עם הזמן ישפרו את מעשיהם, ועצם הקבלה להיות יהודי, כלומר לקבל 

עליו זהות יהודית, מועילה. 



 בארות |  120

ץש ודד ברה

הנשואה ליהודי שומר מצוות זה שנים רבות, "שמא היא מתגיירת לשם הבעל". הרב 

פרייס השיב:

אלופי הגאון הלואי שלא יעשו גיירות גרועה מזו בשום פעם... הלא האשה זו 

מתגיירת  היא  ובודאי  ממנו,  לה  יש  יהודים  בנים  וגם  מכבר  הזה  הבעל  לה  יש 

אחר שנים רבות לא לשם שיהיה זה לה לבעל אלא כנראה היא באה לידי הכרת 

האמת על ידי ההרגל שרגילה לחיות חיים של יהדות, ובודאי אין כאן שום חשש 

על הגיירות של האם.

פרייס אמנם  גיורים כאלה. הרב  באופן פשוט הדברים משקפים התנגדות לעריכת 

מודה שזה המנהג, אבל נראה שהוא מצטער עליו. הוא אמנם סובר שבוודאי שאין 

להימנע מלגייר מי שנשואה לבעל שומר מצוות, אבל לא נראה שהוא תמך במהלך 

כזה. כלומר, אף שעמדתו של הרב פרייס בשנת תשל"ח נראית בהירה כשמש, ובה 

תמיכה ברורה בגיור מי שאין שום ספק שלא יקיימו אורח חיים דתי, ובקושי שבע 

מצוות בני נוח)!( והגיור עבורם נראה כטקס בעלמא — משמע שבשנת תשכ"ג לא 

היה נוח לו בגיור כזה.

יישוב הסתירה: תוקף הגיור – קבוע; המדיניות – משתנה
למעשה, כתביו הרבים של הרב פרייס, ואיכות ירודה של סורק המסמך שבו נעזרנו, 

הובילה לכך שבדרישה ובחקירה אחר בירוריו בדילמת הגיור, פספסנו כמה מכתביו, 

גילוי  לנו במקרה רק לאחר הדפסת מסורת הגיור. לצד הצער שבדבר,  נתגלו  והם 

המקורות הנוספים תורם כעת תרומה ניכרת להבנת דעת הרב פרייס, ולדעתי עוזר 

לנו לגבש תמונה מקיפה יותר על דעתו. 

אסכם את העיונים הנוספים, ואנסה להראות כיצד הם נשזרים בעיקרון שנזכר 

כנה  כוונה  אין  כאשר  גם  תקף  שגיור  ובבירור  בעקביות  סבר  פרייס  הרב  בכותרת: 

לקיים את המצוות. עמדה זו חוזרת בכתביו רבות, בכל המקורות שעוסקים בנושא. 

אולם, שיקולי המדיניות משתנים מאוד, ובהם עמדת הרב פרייס — ביחס לשאלה 

אם נכון לערוך גיורים כאלה בשעת הדחק — משתנה לאורך זמן, לא בשל התעלמות 

להלן  המקורות  להכריע.  ובחירה  שלה,  מעמיקה  הבנה  מתוך  אלא  מהדילמה 

סודרו כרונולוגית.

תשט"ו: היסוד ההלכתי, "אגב אונסיה גמר וקיבל" — במשנת אברהם על ספר חסידים 

)ח"א עמ' קנד( מציב הרב פרייס את מסגרת הדיון דרך סוגיות "תליוהו וזבין" ו"אונסא 

דנפשיה", ובוחן את הקבלה לגיור: גם כאשר ההנעה הפנימית דלה או מאולצת, עדיין 



121  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הגיור לתאשויס יפר םהרבא ברה

יש גמר וקבלה היוצרת חלות. מכאן תשתית עקרונית שלפיה תוקף הגיור נקבע על פי 

המוכנות לבצע את ההליך ולקבל את השלכותיו ולא על פי טהרת המניע. בשלב זה 

אין עיסוק מפורש ב"קבלת מצוות" במובן של שמירת אורח חיים עתידי, אך הונחה 

המסילה ההלכתית לכך שכוונת הלב הפנימית אינה המפתח לתוקף.

תש"כ: תוקף בדיעבד מול הסתייגות מעשית — עוד שם )ח"ב עמ' רלה( מרחיב הרב 

פרייס: גיורים כשברור שלא ישמרו מצוות תקפים בדיעבד. כך הוא לומד מן הסוגיה 

בבכורות )ל, ב( "חוץ מדבר אחד" כהנחיית לכתחילה, ולא כפסול בדיעבד. מגיורה של 

רות הוא מסיק שהודעת תרי"ג מצוות עניינה ידיעה כללית על מצוות ישראל )"עמך 

עמי"(. עוד מדגיש: "כיוון שטבל ומל הרי הוא גר", וממילא אם אינו שומר מצוות הוא 

מומר, אבל נותר יהודי. בנקודה זו מבטא הרב פרייס את ההתנגדות הברורה ביותר 

לגיורים כאלה משיקולי מדיניות: "אין להוסיף מומרים" ואין לסייע לעבירה )ובעיקר 

חשש איסורי נדה(. לכן לכתחילה אין לגייר אלא אם "ברור כשמש" שישמרו מצוות, וגם 

אז "להיות מתונים". כלומר מעיקר הדין הגיור תקף, אבל שיקולי מדיניות מובילים 

אותו להתנגד. הרב פרייס מדגיש כי באותה עת: "ואני מלבד שמעולם לא גיירתי למי 

שהוא, הנני מלמד את תלמידי שלא יעשו זאת והלואי שישמעו לי".

נשוב  כעת   — מעשית  נחת  אי  לצד  בדין,  עקביות  הנקין;  לרב  מכתב  תשכ"ג: 

למכתבו אל הרב הנקין שהזכרנו לעיל )שם ח"ג, עמ' שמז(. במכתבו על נכרית הנשואה 

ליהודי שומר מצוות זה שנים, הוא כותב: "הלואי שלא יעשו גיירות גרועה מזו בשום 

פעם... ובודאי היא מתגיירת... לא לשם שיהיה זה לה לבעל אלא... באה לידי הכרת 

האחד  הצד  מן  כן,  אם  האם".  של  הגיירות  על  חשש  שום  כאן  אין  ובודאי  האמת... 

הוא לא מטיל ספק בתוקף הגיורים, וגם לא רואה שום חשש בנוגע לגיור שבא לפני 

הרב הנקין. ומן הצד השני הלשון "הלואי שלא יעשו גיירות גרועה מזו" משקפת אי 

נחת מעשית מהמציאות, גם כשהתוצאה ההלכתית ברורה. הנימה שלילית אף שאין 

הטלת ספק בתוקף הגיורים.

הצלה  כשיקול  גיור  העדפת  דחק,  בשעת  במדיניות  המפנה  תחילת  תשכ"ה: 

וקירוב — בתשובה זו אנו מוצאים לראשונה מפנה בגישתו הרעיונית לשאלת הגיור 

)שם ח"ג עמ' סג(. הרב פרייס נשאל על בת שתינשא לרפורמי או לגוי המוכן להתגייר. 

אחרי דיון בחששות ממזרות אצל רפורמים ובכך ש"גם גיור הנוכרי אינו כל כך טוב", 

הוא מכריע שבמקרה כזה עדיף לגייר את הנוכרי משום שסיכויי ההשפעה לטובה 

על גר גבוהים מסיכויי ההשפעה על רפורמי "עקשן", ובפרט שברפורמי יש בעיית 

"בן הנדה". כלומר, הרב פרייס מדבר כאן על סיכויים להשפעה, ולא על ודאות או 

הערכה ברורה שישמרו מצוות. סביר להניח שברירת המחדל הייתה שהם לא יקיימו 

אורח חיים דתי אחר הגיור, אבל יש מקום לקוות שלאורך זמן ישפיעו עליהם לטובה 

— ולכן הוא תומך בגיור. חשוב עוד לשים לב שכאן הוא לא נשאל על בת שדורשת 



 בארות |  122

ץש ודד ברה

בעקשנות לשאת נוכרי ויהי מה, ובית הדין מתלבט האם לגייר, אלא ניתנות לו כביכול 

שתי ברירות. הוא מעדיף גיור כזה על נישואין עם יהודי רפורמי.

מקרה נוסף )שם ח"ג עמ' כה(: אב שנדר צדקה אם בנו ישוב בחיים מן המלחמה, ובנו 

שב מהמלחמה עם אישה נכרית וילדים. האב טוען שבמצב זה בנו חשוב עבורו כמת, 

והוא אינו צריך ויכול לתת צדקה על חזרתו. הרב פרייס דוחה את טענת האב שחובת 

הנדר פקעה ומציין שהמצב איננו חמור כל כך, שהרי אפשר "לתקן קצת" ולגיירה, 

כאן, לא רק שאין פסילה הלכתית, אלא הרב פרייס  גם  כן.  ואף הבן אומר שיעשה 

רואה בגיור הנכרית תיקון של המצב. הוא לא חוזר על דרישתו לוודאות שהגיורת 

תשמור מצוות, וברור שהוא יודע שזו דרישה לא ריאלית בעליל. במקום זאת, הוא 

רואה בגיור תיקון של חטא ההתבוללות ואפיק של תקווה להתקרבות לעם ישראל.

למקור  ותשכ"ג  מתש"כ  התשובות  בין  ממצעים  תשכ"ה  משנת  המקורות  שני 

הבא משנת תשל"ח, ומסמנים שינוי בעמדת הרב פרייס: כשיש התנגשות בין חלופות 

כבר  אך  הדחק,  בשעת  אמנם  והצלה,  קירוב  של  כאפיק  עדיף  נעשה  הגיור  רעות, 

כהנחיה אופרטיבית.

תשל"ח: הכרעה מוגמרת, תמיכה נחרצת במדיניות הגיור — כעת, לאחר שסקרנו 

את העמדה המתפתחת של הרב פרייס בשאלת הגיור לאורך הזמן, תשובתו משנת 

הלכתיים  בהיבטים  עמדתו,  של  ברורה  כהכרעה  ומופיעה  מאוד,  מובנת  תשל"ח 

ובעיקר בהיבטים רעיוניים ובשיקולי מדיניות. במבט לאחור ניכר שהדין לא השתנה 

כלל; מה שהשתנה הוא המינון והמשקל של שיקולי המדיניות, מלשון של הסתייגות 

)תש"כ–תשכ"ג(, דרך העדפה זהירה בשעת הדחק )תשכ"ה(, עד תמיכה חיובית ומתוכננת, 

ואפילו עד כדי להרבות גרים כדי להגדיל את עם ישראל )תשל"ח(.

סיכום
המאוחרת  הפסיקה  לבין  )תשכ"ג(  הנקין  לרב  המכתב  לשון  בין  הראשונית  הסתירה 

פי  על  מתיישבת  הגיור,  במסורת  פרייס  הרב  עמדת  בסיכום  שמתבטאת  )תשל"ח(, 

מכלול כתביו שהתגלו לנו לאחר הדפסת הספר. 

בלי  גם  גיור שנעשה  פרייס.  בכל כתבי הרב  יש עקביות מלאה  הדיני  במישור 

קבלה כנה של המצוות תקף, כל עוד קיימת קבלה בפה והליך הגיור מתקיים כדינו. 

במפורש  מתבטא  וקיבל"(,  גמר  אונסיה  "אגב  של  העיקרון  )מביאור  מתשט"ו  כבר  עולה  כך 

במישור  תשל"ח.  עד  כמובן  ונשמר  מעשי,  באופן  מתנגד  הוא  כאשר  גם  בתש"כ 

עיוור",  "לפני  מומרים",  "להוסיף  חשש  בתחילה  ממשיות.  תמורות  חלות  המדיני 

ובעיקר חוסר עידוד; בהמשך העדיף נקודתית גיור כאפיק תיקון, כשמולו חלופות 

גרועות יותר )תשכ"ה(; ולבסוף הכריע לתמוך במדיניות גיור רחבה מטעמים לאומיים 

וריאליים )תשל"ח(.



123  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הגיור לתאשויס יפר םהרבא ברה

כך מתברר שדילמת הגיור אצל הרב פרייס לא הייתה סיסמה או החלטה חד 

פעמית, אלא עיסוק רב שנים שחיבר בין ניתוחי עומק הלכתיים לבין שיקולי מציאות 

מתפתחים. סוגיית תוקף הגיור הייתה בקו רציף, והמדיניות בקו מתעצב. הכרעתו 

המאוחרת משקפת עמדה בשלה, הרואה את כלל השיקולים ומכריעה לתמוך בגיור 

לישראל  ההצטרפות  בכוח  אמון  מתוך  דתי,  חיים  אורח  יישמר  שלא  כשברור  גם 

והשפעתה המתגלגלת על היחיד והכלל.





הרב מאור קיים

תוקף מנהג הבלנית

• פתיחה	

• אצל 	 הבלנית  תוקף  של  השונות  ההגדרות 

אחרוני זמננו

• המגדירים כדין גמור	

• היתר עבור בושה מיוחדת	

• אין הגדרה הלכתית	

• ביאורו של מו"ר הרב מלמד בפניני הלכה	

• מקור מנהג בלנית	

• תעמוד 	 אחרת  שאישה  שכתבו  הראשונים 

על הטובלת בעת הטבילה

• מורים 	 והאחרונים  הראשונים  לשונות 

שמדובר במנהג שלכתחילה יש לקיימו

• ראשונים שלא הזכירו בלנית	

• פתרונות אחרים שהובאו בראשונים	

• לעמוד 	 צריכה  שאשה  שכתבו  ראשונים 

בלא להזכיר פתרונות נוספים

• או 	 בדיעבד  האחרים  הפתרונות  האם 

לכתחילה?

• טבילה תוך כדי תפיסת השיער בידה	

• תשובת הרדב"ז	

• סיכום ביניים	

• דברי האחרונים וחיזוק המנהג	

• הפוסקים שהצריכו קודם כל נוכחות אישה	

• תשובת רבי עקיבא איגר	

• אחרונים נוספים	

• ניתוח הפער והגדרת ההלכה	

• דברי 	 לאור  האחרונים  עמדת  ביאור 

הראשונים

• ביאורו של טהרת ישראל	

• אישה בעלת שיער קצר	

• "מסיבה אחרת" — מה נקרא צורך	

• סיכום	

בעשורים האחרונים צפה ועולה סוגיית נוכחות הבלנית בזמן הטבילה 

בדברי  המנהג  יסודות  את  במאמרו  מברר  קיים  מאור  הרב   

מתבררות  כן  ישראל   בקהילות  והתחזקותו  טעמיו  הפוסקים, 

החלופות שהציעו הפוסקים לנוכחות בלנית, ומידת האפשרות לנקוט 

ניתוח  הבלנית   בנוכחות  מעוניינת  לא  הטובלת  כאשר  בהן 

בין הראשונים לאחרונים בסוגיה מגלה את הגדרתו המדויקת  הפער 

של המנהג





127  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

הרב מאור קיים

תוקף מנהג הבלנית

פתיחה 
שערותיה  שכל  לראות  הטובלת  על  שמשגיחה  אישה  דהיינו  הבלנית,  מנהג  יסוד 

נכנסות למים וטבילתה כשרה, נפסק בשולחן ערוך )יו"ד קצח, מ(: "צריך לעמוד על גבה 

יהודית גדולה יותר מי"ב שנה ויום אחד בשעה שהיא טובלת, שתראה שלא ישאר 

משער ראשה צף על פני המים". מקור הסעיף מדברי ראשונים רבים, כמבואר להלן.

דנו  א-ב(  )לא,  חולין  במסכת  אדרבא,  בחז"ל.  הובא  לא  המנהג  זאת,  עם  יחד 

האמוראים לגבי אישה שנפלה מגשר לתוך מי מקווה וכך נטבלה כל גופה, או שנכנסה 

למים כדי להתרחץ וללא כוונה נפלה כולה לתוך המים ונטבלה, אם הטבילה עלתה 

כוונה  צריכה  לבעלה  שכשרה  טבילה  האם  שם  והדיון  לבעלה.  היטהרות  עבור  לה 

ובדק שכל שערותיה של  מי שראה את הטבילה  היה  מובן מאליו שלא  אך  לא,  או 

הטובלת נכנסו למים, וחשש כזה לא העלתה הגמרא )ראו שו"ע קצח, מח ובנושאי כלים(.

על  שתשגיח  באישה  הצורך  לתוקף  המפורטת  ההגדרה  השו"ע,  דברי  אף  על 

זו: האם טבילה בפני  הטבילה לא התבררה דיה. אפשר להציב את השאלה בצורה 

בלנית נחשבת לדין גמור שרק בשעת הדחק או במצבים מיוחדים אפשר לחרוג ממנו, 

שלא  לטבול  מותר  מסוים  צורך  עבור  אבל  לכתחילה  לקיימו  שיש  מנהג  שזהו  או 

הטובלת  של  שערותיה  שכל  שמבטיח  אחר  מעשי  פתרון  שיש  ובלבד  בלנית,  בפני 

נכנסות למים.

בתוקפו  וממילא  בשו"ע,  זה  סעיף  של  המדוקדקת  בהגדרה  נדון  זה  במאמר 

במצבי צורך, נביא את הגדרות אחרוני זמננו, ונראה שהדרך שבה מו"ר הרב אליעזר 

מלמד ביאר בפניני הלכה טהרת המשפחה )ה, ח( היא הדרך המסתברת והמתיישבת 

עם כלל המקורות. 

ההגדרות השונות של תוקף הבלנית אצל אחרוני זמננו
בדור האחרון מצינו תשובות ומאמרים רבים שעסקו בשאלה כיצד להגדיר את תוקף 

הצורך בבלנית ואת ההשלכות המעשיות של הגדרה זו.1 נסקור חלק מאחרוני זמננו.

 כמדומה ששאלה זו עלתה יותר בשנים האחרונות משתי סיבות עיקריות: א' המגמה הכללית לפרט ולהגדיר  .1



 בארות |  128

םייק רואמ ברה

המגדירים כדין גמור 

בספר "טהרת בת ישראל" )ז, מ, עמ' מא( כתב הרב קלמן כהנא: "בשעת הטבילה תעמוד 

על ידה אשה יהודיה גדולה... ותשגיח שהמים יכסו את כולה בבת אחת עם שערותיה 

ולא תצא משערות ראשה אף אחת מחוץ למים. בשעת הדחק, שאין לה מי שישגיח 

על זה, תעשה שאלת חכם איך להתנהג".

כלומר טבילה עם בלנית היא האפשרות היחידה שמוצגת לרבים, ואם אין בלנית 

צריך לעשות שאלת חכם ולברר אם יש פתרון אחר )ולא נזכרו כלל פתרונות נוספים, על אף 

שהם מובאים בראשונים ובשו"ע, כמבואר להלן(. 

לז;  סי'  ב,  והארץ תש"פ, חלק  )מכון התורה  דייק בספרו "מבשן אשיב"  ון  יהושע  הרב 

דן  דייק  ון  זה. הרב  202–208(, צעד בכיוון  לז, עמ'  כן בשינויים מסוימים בתחומין  פורסם לפני 

בהרחבה בסוגיה, ולבסוף )סע' י( הגדיר: "נוכחות אשה נוספת בשעת טבילת האשה 

מנידתה הרי הוא דין המופיע בראשונים ונפסק בשולחן ערוך... אשה שאינה יכולה 

בשום פנים ואופן שאשה אחרת תהיה נוכחת בשעת טבילתה )לחץ נפשי וכדו'(, יש מקום 

זה הוא רק  למורה הוראה להתיר לה לטבול עם כריכת רשת על ראשה, אך היתר 

למקרים חריגים במיוחד לאחר שאלת חכם. אך בהוראה לציבור יש להצריך בלנית 

קבועה או לכל הפחות אשה שתהיה נוכחת בעת טבילתה".2 

הרב ון דייק ביאר מדוע ראה צורך להרחיב בתשובתו )סע' ט(: "הארכנו בכל זה, 

מפני שכיום נשמעות רוחות זרות שאינן מ'כרם בית ישראל', המנסות בכל דרך לבטל 

לנסות  בכל האמצעים שבידיהם  ומשתמשות  בבלניות בשעת הטבילה,  את הצורך 

ולבטל תפקיד קדוש זה". 

הרי שלדעת הרב ון דייק זהו דין גמור שרק במקרים חריגים ובהוראה פרטית 

אפשר לחרוג ממנו.3 

למציאות.  המתאימים  שונים  במצבים  ליישמה  כדי  ומעשיים,  עכשוויים  למושגים  במיוחד  ההלכה,  את  יותר 

ב' התגברות ערך צנעת הפרט והבחירה האישית אם לטבול בפני בלנית או לא.

 ובתשובתו שם חיזק )סע' ט( את הצורך בבלנית קבועה דווקא: "מכל הנ"ל נראה שעדיף שתהיינה בלניות  .2

קבועות שהוסמכו לכך ולמדו את ההלכות, ולא תיקח כל טובלת באופן אקראי את חברתה להתלוות עמה". 

דורנו מדורות  ומה נשתנה  ישאל השואל,  "ואם  יש לחזק את הבלניות הקבועות:  בימינו  דווקא  וביאר מדוע 

אבותינו, שלא נכתב בשו"ע שצריך להיות בלנית קבועה? נראה להשיב, שבעבר כולן הקפידו על קלה כבחמורה 

מֵֵאִִמָָּהּ, וכיום לצערנו לבושתנו יש נשים לא מועטות שאין  והיו בקיאות ביותר בהלכה, וכל אחת למדה זאת 

להן מושג בהלכות חציצה וטהרה, והבלנית הקבועה רק עוזרת ומסייעת לטובלת לקיים המצווה כדין. ופעמים 

רבות דווקא נשים חכמות )אקדמאיות וכדו'(, עקב טרדתן בעבודתן ועיסוקיהם התובעניים, הן השוכחות יותר 

בענייני החציצה, והן הזקוקות יותר להדרכה וסיוע בהלכות הטבילה". 

 וכן בספרים נוספים. ראו שולחן הטהרה לרב מנחם קוריץ )תשע"ט סי' קצח, מ, עמ' תקיח הע' קמב(: "הלכה  .3

זו, אף שאין לה מקור בש"ס אלא רק בדברי הראשונים, מכל מקום הוא דין גמור". ראו דרך האתרים לרב אברהם 

מיימון )תשע"ח ח"ב צו(, שדן על פתרון העמדת מצלמה שהבלנית תראה דרכה את הטבילה כשהטובלת חשה 

בושה לעמוד בפני הבלנית, שגם הלך בכיוון זה. ובתוך דבריו גידף את בנות ישראל שפנו למערכת המשפט: 



129  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

היתר עבור בושה מיוחדת

)יו"ד סי' נ( נשאל הרב אליהו כ"ץ לגבי "אשה שמחמת שהיה לה  בשו"ת באר אליהו 

חולי או מום, בושה לטבול בפני הבלנית, ומוכנה לילך ולטבול רק אם יתנו לה לטבול 

לבדה ללא פיקוח הבלנית". 

והגדיר  לכתחילה,  רק  הוא  בלנית  שתהיה  להקפיד  שהצורך  כתב  בתחילה 

לבדה,  לטבול  להתיר  אפשר  הבושה  מפני  ולכן  מנהג",  אלא  דין  "שאינו  בבהירות 

וביותר בושתה של אשה". אלא שסייג את ההיתר  גדול כח הבושה...  כידוע  "והנה 

שזה  לדבריה,  אמתלא  ונותנת  שמתביישת  כזה  "במקרה  בושה:  של  ברור  למקרה 

בגלל המום שיש לה אחרי מחלתה, אפשר לתת לה לטבול בינה לבין עצמה, ללא 

פיקוח הבלנית האחראית ובלבד שתבדוק עצמה היטב כדין חציצה לפני הטבילה, 

וגם תעשה את הסידורים הדרושים שלא יצוף משער ראשה על פני המים". והוסיף: 

"כאמור היתר זה ניתן בהתחשב במצבה המיוחד, אבל אין להשתמש בו באופן שיטתי, 

ולבטל על ידו דין השו"ע שתהיה עומדת על גבה, ובמיוחד כשרואים שטענת האשה 

אינה אמיתית ונועדה רק כדי לעקוף את הבלנית האחראית". 

מפני  נדחה  ולכן  דין,  ולא  כמנהג  זאת  הגדיר  בתחילה  אמנם  כ"ץ  שהרב  הרי 

הבושה, אבל לא נצמד להגדרה זו, ובסוף כתב שמדובר ב"דין השו"ע", וסייג את היתרו 

רק למקרה של בושה שמלווה בנימוק מבוסס, ולא רצה להתיר מסיבות אחרות.4 

אין הגדרה הלכתית 

במסקנתה:  הגדירה  הסוגיה,  של  יסודי  בירור  לאחר  טיקוצ'ינסקי,  מיכל  הרבנית 

הדין,  שמעיקר  עניין  אינו  לטבילה,  אשה  ליוותה  שאשה  הקודמים,  הדורות  "מנהג 

אלא מדובר בתקנה שנועדה לתכלית של וידוא טבילה מלאה. בכל מקרה שבו אשה 

מבקשת להחזיר לעצמה את הנאמנות על הטבילה כדת וכדין הדבר מותר, ובלבד 

שעליה לוודא ששערה יהיה אף הוא בתוך המים יחד עם כל גופה, באחת הדרכים 

לעניינים  גם  בבלנית,  ולהיעזר  להמשיך  תוכל  בכך  שהחפצה  מובן  כאן...  שהזכרנו 

"לצערנו הרב, בעידודן של ערב רב אשר אין להן כל קשר לקדושה ולטהרה קמו נשים שומרות מסורת ופנו 

לעוכרי ישראל מחרפי מערכות אלוקים חיים, מערכאות המדינה, לדרוש שהן מעוניינות לטבול ללא השגחה, 

מתואנות של בושה וכדו'".  

למקרה  בורשטיין,  מנחם  והרב  גולדמן  גבריאל  הרב  הכותבים,  התייחסו  טז(  יח,  )ח"א  פוע"ה  בספר   גם  .4

שהטובלת מתביישת, אך הציעו פתרון אחר כדי לא לבטל את השגחת הבלנית: "אם הטובלת מתביישת, תבקש 

אז  ורק  תצא,  הבלנית  הטבילה  לאחר  למקווה.  ירדה  שהטובלת  אחרי  רק  הטבילה  לחדר  שתיכנס  מהבלנית 

בָָׂשְׂכָָה  תעלה הטובלת מהמקווה". ובסעיף כב הוסיפו ש"בשעת הדחק שאין אשה אחרת שתשגיח, יכולה לשים 

על שערותיה". 



 בארות |  130

םייק רואמ ברה

נוספים אחרים. אבל ההחלטה אם לעשות כן תלויה באשה עצמה, שנאמר 'וספרה 
לה — לעצמה'" )חיים היא, מגיד תשפ"ה, פרק י(.5

מנהג  את  לקיים  יש  שלכתחילה  בהירה,  הלכתית  הגדרה  שאין  מדבריה  עולה 

הבלנית ובמקרי צורך להתיר, אלא מכיוון שהדין עצמו כולו פונקציונלי, שתפקידו 
לוודא שכל השערות נכנסות למים, פתרון הבלנית לא עדיף על פתרונות אחרים.6

ביאורו של מו"ר הרב מלמד בפניני הלכה 

מו"ר הרב מלמד ביאר את דין הבלנית במסגרת ספרו "פניני הלכה טהרת המשפחה" 

רואה  אינה  שהאשה  "כיוון  ח:  הלכה  וחציצה,  בטבילה  שעוסק  ה,  בפרק  )תשפ"א(, 

את עצמה בטבילתה, יש לחשוש שאולי שערה אחת משערות ראשה נשארה לצוף 

ותראה שכל  וטבילתה פסולה. לפיכך, צריך שאשה אחראית תעמוד  פני המים  על 

את  לבאר  ובבואו  מ(".  קצח,  )שו"ע  המים  לתוך  נכנסו  הטובלת  של  ושערותיה  גופה 

התפקידים הנוספים של הבלנית, תיאר שהתחילו מרצונן של נשים: "כיוון שכך, היו 

שנהגו לבקש מאותה אשה שגם תסייע להן לבדוק שאין דבר חוצץ על גופן במקומות 

שאינן יכולות לראות", והמשיך בנוהגים השונים של בלנית כיום. בסוף ההלכה כתב: 

"אשה שנמצאת במקום שאין בו אשה שיכולה ללוות את טבילתה", שתבקש מבעלה 

שיראה שהטבילה כשרה, או "אפשרות נוספת" — לעטוף את שערה בבד או בסרט 

רפויים, באופן שיבטיח שכל שערותיה נכנסות למים. 

8, הגדיר שהצורך בבלנית הוא מנהג — "יסוד מנהג הבלנית",  בהערת שוליים 

שכן  מרובה,  חשיבות  הבלנית  למנהג  "יש  המנהג:  את  וחיזק  המקורות,  את  ביאר 

הניסיון מראה, שבלא נוכחות של בלנית טובה בטבילה, יש טובלות שטועות בהלכה 

ואין מי שיעמיד אותן על טעותן". יחד עם זאת, מכיוון שיש ראשונים שלא הצריכו 

בלנית, וגם הסוברים שצריך מסכימים שגם בלי הבלנית הטבילה כשרה, לכן "אשה 

שמתביישת שבלנית תראה אותה, או שמסיבה אחרת אינה רוצה להיעזר בבלנית — 

 דבריה פורסמו לראשונה במאמר ''וספרה לה': בירור הלכתי בשאלת טבילה ללא בלנית' )אקדמות לא, אדר  .5

ב' תשע"ט, עמ' 143–154(, וכן בגרסה רחבה יותר תחת אותה כותרת באתר "גלויה".

 יש לציין לדברים המעניינים של הרבנית טיקוצ'ינסקי על תועלת שהיתה פעם בתפקיד הבלנית לעומת  .6

היום: "תכלית נוספת של השראת רוגע על הטובלת ותחושת ביטחון בשל העובדה שהיא לא לבד בנהר נזכרת 

ודווקא עמידת הבלנית מעל האשה גורמת  בדברי ערוך השולחן. כיום המצב התהפך. המים אינם מלחיצים, 

ללא מעט נשים מצוקה, והן ממהרות לטבול". ראו עוד בבירורה של הרבנית זיוית ברלינר )'בין "שלא נשאר 

אילן  בר   ,4 דרישה  הבלנית',  תפקיד  ובהגדרת  ההלכה  בהשתלשלות  עיון  כדין":  "טבלה  לבין  משערותיה" 

תשע"ט, עמ' 69–87(, שהגדירה שהדרך המועדפת לטבול היא בפני אישה נוספת, אך אין למנוע ממי שרוצה 

לטבול לבדה: "נוכחותה של אשה נוספת בעת הטבילה היא הדרך העדיפה מבחינה הלכתית... במידה והאשה 

מביעה את רצונה לטבול לבדה, אף ללא צפייה בשערה, קשה למצוא צידוק הלכתי המאפשר למנוע זאת ממנה".



131  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

אינה חייבת לקיים את המנהג", ובלבד שהטובלת דאגה לפתרון אחר שיבטיח שכל 

שערותיה נכנסות למים. 

ולבסוף ביאר שבמקום שהציבור רוצה לקבוע את מנהג הבלנית כנורמה, הם 

יכולים לקבוע שבמקווה אצלם טובלים רק עם בלנית, "ובלבד שיש פתרון סביר למי 

שאינה מעוניינת לטבול עם בלנית".

הרי שהגדיר את הצורך בבלנית כמנהג. הגדרה זו פירושה — יש לקיימו לכתחילה 

כמו כל מנהג )ולכן ביאר את החשיבות של המנהג וההיגיון והתועלת שבו(, מאידך אין זה חובה או 

דין, ולכן כשיש לאישה סיבה שלא לקיימו, "אינה חייבת לקיים את המנהג". 

ברצוני לטעון שהגדרה זו של מנהג שיש לקיימו לכתחילה, ובשעת הצורך אין 

חובה לקיימו, היא ההגדרה ההלכתית הקולעת בסוגיה, ומגשרת על הפער שבין דברי 

הראשונים לאחרונים. 

מקור מנהג בלנית 
הראשונים שכתבו שאישה אחרת תעמוד על הטובלת בעת הטבילה

כפי הנראה, הראב"ד היה הראשון שציין את הצורך באישה נוספת בעת הטבילה. וכך 

כתב בספרו בעלי נפש: "וכשהאשה טובלת, צריכה שתעמוד אחרת על גבה ותראה 

שלא נשאר משערותיה על פני המים" )שער הטבילה א; מהדו' מוסד הרב קוק, עמ' עו(. וכ"כ 

ראשונים נוספים בסגנונות שונים )שנעמוד עליהם בסמוך(: אשכול )הל' מקוואות סוף סי' סג( 

בשם "איכא מרבואתא דאמרי"; מהר"ם מרוטנבורג )מובא בכלבו פו; שערי דורה נדה כ; ואגור 

אלף שפז — ונראה שכך גם דעתם(; רשב"א )תורת הבית הארוך ז, ד"ה 'טבילת הנדה' במשפט האחרון; 

מהדו' מוסד הרב קוק, עמ' שפז; תורת הבית הקצר ז; מהדו' מוסד הרב קוק, עמ' תמח; שו"ת הרשב"א 

חדשות מכת"י, סי' קב(; רא"ש )הל' מקוואות כח;7 הל' נדה בקיצור ב, שהועתקו גם בשו"ת הרא"ש כלל 

מז, א(; רבנו ירוחם )תא"ו כו, ה, העתיק את הל' נדה בקיצור של הרא"ש(; אורחות חיים )טהרות 

הנדה אות י(; תשב"ץ קטן )תפה, מהדו' מכון ירושלים; תפג במהדורות הישנות(; טור )קצח, מ(.8 

לשונות הראשונים והאחרונים מורים שמדובר במנהג שלכתחילה יש לקיימו 

יש להתבונן ולדייק כיצד הראשונים ניסחו את דבריהם. 

אמנם האשכול בשם "איכא מרבואתא דאמרי", ניסח בצורה חזקה: "לא תטבול 

 במעדני יום טוב )שם ס"ק ה( ביאר שדברי הרא"ש הם "מסברא דנפשיה", כלומר מדובר בחידוש דין שלא  .7

מרוטנבורג,  מהר"ם  כרא"ש:  שכתבו  נוספים  ראשונים  הזכיר  קכג-קכד(  )ס"ק  חמודות  ובדברי  בגמרא.  נזכר 

כלבו, אגור, ראב"ד ורשב"א. 

גם לאגודה  אנגל  יב( הפנה העורך הרב שלמה  רעז, הע'  ירושלים עמ'  )מהדורת מכון   בספר תשב"ץ קטן  .8

במסכת נדה )פרק י אות מג(, אך לא מצאתי שם. 



 בארות |  132

םייק רואמ ברה

אשה אלא אם כן אשה גדולה עומדת עליה בשעת טבילה ורואה שנכנס כל גופה וכל 

שערותיה במים".

יותר. לשון הראב"ד: "צריך שתעמוד  אך הניסוחים של שאר הראשונים רכים 

אחרת", וכן לשון הרשב"א, רא"ש ורבנו ירוחם, וקרוב לזה הטור )"ותעמיד אשה על גבה"(. 

וכן בכלבו בשם מהר"ם מרוטנבורג: "כתב הר"מ נ"ע, אשה שטובלת צריכה להוליך 

עמה אשה יהודית או בעלה או נערה שהיא גדולה יותר מי"ב שנים ויום אחד לראות 

אם טבלה כדין, אבל לא גויה הואיל ואתחזק אסורא".9 וכ"כ תשב"ץ קטן ואורחות 

חיים. ובשערי דורא, בלשון מעט רכה יותר: "ויהודית רואה אם טבלה בטוב, או בעלה 

או נערה יותר מי"ב שנים, אבל גויה לא". 

כידוע, פעמים רבות שלשון 'צריך' בראשונים ובשו"ע אינה חובה גמורה, אלא 
צורך לכתחילה.10

ראשונים שלא הזכירו בלנית 

ישנם  הטבילה,  בזמן  אישה  בנוכחות  הצורך  את  הזכירו  רבים  שראשונים  אף  על 

ראשונים חשובים שביארו את דיני נדה וטבילה בפירוט ולא הזכירו צורך זה, בראשם 

ויש מספרי  נמצא בכתבי הגאונים.  לא  וכן  והרוקח.  וכן הרמב"ן  והרמב"ם,11  הרי"ף 
זמננו שהביאו את השמטת הרי"ף ורמב"ם, כבסיס לניסוחם את מנהג הבלנית.12

אפשר לשער שסיבה אחת לכך שלא היתה הוראה ברורה אצל כל הראשונים 

להצריך אישה שתפקח על הטבילה, היא בגלל התאורה. אישה חייבת לטבול בלילה, 

ובתנאי התאורה בימי הביניים, ומקומות הטבילה שפעמים היו מקורות מים חשוכים, 

מן הסתם לא היה קל לראות אם שערה אחת נותרה מחוץ למים, ועל כן הערך של 

)שו"ת  הרשב"א  בשו"ת  השואל  מלשון  מתבאר  וכן  נמוך.  היה  נוספת  אישה  נוכחות 

ואפילו  בלילה,  אלא  ביום  אינה  אשה  דטבילת  שאמרו  מה  שאלת  "עוד  קב(:  מכת"י 

גבה  על  העומדת  האשה  יכולה  איך  ב(,  סז,  נידה  )ראו  בתה  סרך  משום  שלה  בשמיני 

 ראו סדרי טהרה )שיורי טהרה עח(. ובשלחן גבוה )קצח, עח( ביאר אפשרות לומר שהכלבו והרא"ש חולקים,  .9

ולרא"ש מותר שאפילו גויה תראה את הטבילה, אך דחה זאת, יעוי"ש.

408(: "כידוע המחבר  )בעקבות המחבר ח"ג סי' לה, עמ'   וכן דייק הרב שאול דוד בוצ'קו מלשון השו"ע  .10

מדקדק מאד בלשונו, והלשון 'צריך' משמעה לכתחילה, וודאי שאין זה מעכב בדיעבד, כמבואר בפוסקים".

בין  השווה  גם  "הרמב"ם  שם(:  היא  )חיים  הרמב"ם  בדברי  טיקוצ'ינסקי  הרבנית  של  לדיוקה  לציין   ויש  .11

גברים לנשים לעניין זה, והכליל את ההוראות לטבילה בהלכות מקוואות, ולא בהלכות איסורי ביאה בפרקים 

המיוחדים לאיסורי נדה" )ראו רמב"ם מקוואות א, ז; איסורי ביאה ו, כג(.

 ספר טהרת מש"ה לרב צפניה ערוסי )פרק טו עמ' קמג(: "לכתחילה תהיה עם הטובלת אשה שתשגיח שכל  .12

גופה ושערה יכנסו לתוך המים". ובהערה כא שם: "בתלמוד וברי"ף וברמב"ם לא נזכר עניין זה. אולם עיין ב"י 

שכן כתבו הראב"ד ועוד מהראשונים, וכן פסק השו"ע".



133  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

לראות בלילה אם יצאו שערותיה לחוץ לאחר שקיעת החמה, ואין דרך להוליך עמהן 
נר לנהר".13

פתרונות אחרים שהובאו בראשונים 

הציעו  הטובלת,  את  שתראה  אישה  להעמיד  שצריך  שכתבו  מהראשונים  חלק 

פתרונות חלופיים כדי להבטיח שכל שערותיה של הטובלת ייכנסו למים.

כתב  הבלנית,  עניין  את  להזכיר  הראשון  הוא  הנראה  ככל  שכאמור  הראב"ד, 

שבמקום שאישה תעמוד על הטבילה, אפשר שתטבול לבדה אם תכרוך את שערותיה 

בדברים שאינם חוצצים: "או שתכרוך שערה על ראשה בדבר שאינו חוצץ, כגון תיכי 

חלילאתא14 שאינן מלוכלכות שהמים יכולין לבוא בהם כדאמרינן לקמן, אי נמי בחוטי 

שיער שאינן חוצצין ואפילו הן מהודקין".

האשכול הציע זאת כפתרון במקום בו אין אישה שתראה: "ואם אין שם אשה 

וברצועות  צמר  בחוטי  או  חוצצין  שאין  שער  בחוטי  ראשה  שאר  תכרוך  הרואה, 

שבראשה, ובלבד שתרפם". 

וכן השיב בשו"ת הרשב"א, שבמקום בו החושך לא מאפשר שאשה תראה את 

ברצועות  או  צמר  בחוטי  נמי  ואי  שער...  בחוטי  לטבול  "יכולה  הטובלת,  שערות 

שבראשה ובלבד שתרפם, וכדתנן התם במתניתין )שבת ו, א( לא בחוטי צמר ולא בחוטי 

פשתן ולא ברצועות שבראשה ולא תטבול בהן עד שתרפם, ואי נמי בתיכי חלילתא 

ואפילו בלילי שבת אי לא מיטנפן וכדאיתא התם".

ראשונים שכתבו שאשה צריכה לעמוד בלא להזכיר פתרונות נוספים

לא כל הראשונים הביאו פתרונות חלופיים אלו. הרא"ש ורבנו ירוחם ציינו רק שיש 

רק  לא  שהרא"ש  משמע  הטור  מלשון  כן,  על  יתר  אחרת.  אישה  בנוכחות  לטבול 

השמיט אלא חולק על פתרונות אלו, ולכן גם במקום שאין אישה שיכולה לעמוד על 

גבה, אין לטבול על ידי כריכת השיער. 

אולם ביאר הבית יוסף )קצח, מ(, ש"אין לפרש כן, דהא בהדיא אמרינן בריש פרק 

במה אשה )שבת נז, ב(: מודים חכמים לרבי יהודה בחוטי שער שאינם חוצצים, וכתבו 

וכיון שאינם חוצצים, אם כרכה שערותיה  סי' כה(,  )שם  הרא"ש עצמו בפרק תינוקת 

 בשו"ת בית שערים )יו"ד רפו( נשאל הרב עמרם בלום על בלנית שנחלשה בראייתה. לאחר שדחה פתרונות  .13

ידי הרכבת  על  ראייתה  או שתיקח אבוקה, הציע שהבלנית תבחן את  יותר לטובלת,  כגון שהבלנית תתקרב 

המרחק,  מן  המגדילה  ]זכוכית  ופערגראסערונגס-גלאז  פערן  עינים  בתי  לה  שתקח  "מחוורתא  משקפיים, 

משקפיים[, ואפשר לבדוק אם רואה בזה היטב דבר קטן מאוד כשאר כל הנשים ויותר". ראו עוד אזהרת הרב 

מאיר ברנדסדורפר )קנה בשם קצח, נט(. 

 שרשראות של חוטים, כבגמרא )שבת נז, א(. .14



 בארות |  134

םייק רואמ ברה

בהן יפה עד שלא נשאר שום שער חוץ לכריכה למה לא תעלה לה טבילה? הילכך 

נראה לי שלא הביא רבינו דברי הראב"ד לחלוק על דברי הרא"ש אלא ללמדנו תיקון 

לטבול בלא אשה עומדת על גבה, דהרא"ש והראב"ד מר אמר חדא ומר אמר חדא 

ולא פליגי". 

ואף הב"ח )קצח, לו( שנראה להלן, מודה שכשאין בלנית גם לשיטת הרא"ש מותר 

לאישה לטבול תוך שימוש בפתרונות החלופיים: "אם אי אפשר לה באשה שתעמוד 

על גבה, כגון שהיא דרה יחידה בעיר, אי נמי אין חבירתה רוצה לילך עמה, אין צריך 

שיעמוד בעלה על גבה אם היא חוששת פן תתגנה עליו כשיראה אותה ערומה, ואף 
הרא"ש מודה בזה".15

האם הפתרונות האחרים בדיעבד או לכתחילה?

ויש לברר האם הפתרונות האחרים שהציעו הראשונים שווי ערך לזה שאישה תעמוד 

על גבי הטובלת, או שהם בגדר בדיעבד, ורק במציאות שאי אפשר להשיג מי שתשגיח 

על הטבילה, מותר יהיה לטבול לבד תוך כריכת השיער בדברים שאינם חוצצים. 

שוות  לכתחילאית,  כהצעה  החלופיים  הפתרונות  את  הביאו  ואשכול  הראב"ד 

ואמנם הרשב"א בתורת הבית הקצר, הביאם בלשון בדיעבד: "כרכה  ערך לבלנית. 

מן הדברים שאינן  וכיוצא בהן  שערותיה על ראשה בדבר שאינו חוצץ כחוט שער 

חוצצין, אף על פי שטובלת בינה לבין עצמה, עלתה לה טבילה וטהורה". וכ"כ אורחות 

חיים בשם הרשב"א. אך מדברי הרשב"א בתשובתו, שהבאנו לעיל, רואים בפירוש 

שאין הבדל בין פתרון כריכת השיער לבין העמדת אישה אחרת על גבי הטובלת. וכך 
ביאר הב"י, שאין הבדל בין הפתרונות וכל הראשונים סוברים שהם לכתחילה.16

 כפי שלמדנו לעיל, האפשרות לטבול בפני בעלה הובאה בחלק מהראשונים )מהר"ם מרוטנבורג, אורחות  .15

חיים(, וכ"כ כמה אחרונים בפשטות )ב"ח, לולא החשש שתתגנה מפניו, כמבואר למעלה; לחם קצה, כ; שו"ת 

נטע שורק יו"ד נד(. אך בשו"ע לא הובא פתרון טבילה בפני בעלה )אולי בהתאם למה שפסק בשו"ע קצה, ז, 

רפו, משום  יו"ד  בית שערים  וביאר בשו"ת  נדתה(,  בימי  שאין לבעל לראות את מקומות המכוסים שבאשתו 

לדאוג  באמצע  כשהוא  עליה  שיבוא  חשש  שאין  כתב  ביהודה  בנודע  אך  שתטבול".  קודם  עליה  יבוא  "שמא 

לטהרתה, מה עוד שהיא עומדת תיכף להיטהר, "וגם להתגברות היצר לא חשו, דלא שביק היתרא, שהרי תיכף 

תטבול", ואף התיר לנגוע באשתו כדי לסייע בטבילתה )תניינא יו"ד קכב(. וכ"כ פרדס רימונים קצח )שפתי חכם 

נב(, שערים מצוינים בהלכה )קסב, ס"ק ז( ובדי השלחן )ס"ק רחצ(. 

לדברי  ואילו  שיער,  מכריכת  עדיף בהרבה  בעלה  בפני  טבילה  של  שהפתרון  הסיק  )שם(  דייק  ון  יהושע  הרב 

הרבנית טיקוצ'ינסקי )שם( זהו פתרון לא ראוי, זולת במקרים ייחודיים. בפועל כמדומה שעניין זה הוא אישי-

זוגי, ויש מקרים שכך נכון להורות, ותלוי בזוג ובמקום ובמציאות המשתנה )לפעמים כך מורים לגבי עלייה להר 

הבית כשעולים שני בני הזוג יחד(. ראו עוד מה שדייקו בבארות יצחק על פסקי מהרי"ץ )שערי טהרה ח"ג, סי' 

יב ס"ק יג(, ועוד בשלום אהלך לרב אליקים לבנון )נספח ג, עמ' 255–256(. 

 בב"י דייק שבשו"ת הרשב"א הביא שלוש אפשרויות שונות לכרוך את השיער — חוטי צמר, רצועות וחוטי  .16

שיער. וביאר שאע"פ שהראב"ד הזכיר רק חוטי שיער, "חד מתרי תלת תיקוני נקט, ולאו דוקא. שהרי הרשב"א 



135  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

לעומת זאת, הב"ח ביאר שלדעת הרא"ש, שלא הביא את פתרון כריכת השיער, 

עצה זו היא בדיעבד: "דכשאפשר שתעמוד אשה על גבה אין לה לסמוך על כריכת 

אישה  עם  שנית  לטבול  תצטרך  אפילו  שאולי  והוסיף  לכתחילה",  ראשה  שער 

שעומדת על גבה: "ואפשר דאם עברה על אזהרה זו צריכה לטבול שנית".17 אמנם 

כאמור לעיל, גם לב"ח אם אין אפשרות שאישה תעמוד על גבה, אף לרא"ש ודעימיה 

תכרוך את שערה בדברים שאינם חוצצים ותטבול כך. 

בדרכי משה הארוך )קצח, כז(, בפרישה )ס"ק לח( ובשולחן גבוה )ס"ק פ(, הסכימו עם 

ביאורו של הבית יוסף. 

טבילה תוך כדי תפיסת השיער בידה 

העיר רבי אהרן שמואל קאיידנובר )תפארת שמואל על הל' מקוואות סי' כח, ס"ק א(, מראשוני 

על  השגיחה  לא  אחרת  אישה  שאם  משמע  שמהטור  הרא"ש,  דברי  על  האחרונים, 

הטבילה, והטובלת גם לא כרכה את שערה בדבר שאינו חוצץ, גם בדיעבד לא עלתה 

לה הטבילה. אך ביאר שכל זה באישה שמפחדת מהמים ואינה מדקדקת: "נראה דוקא 

ואינה נבהלת במים ותפסה  זריזה ובהולה במים, אבל היכא שזריזה  באשה שאינה 

שערה בידה עד שהמים עולים היטב על ראשה ואז פתחה ידיה, הוי שפיר טבילה". 

כלומר אישה שלא מפחדת מהמים, ומדקדקת שכל שערותיה ייכנסו תחת למים 

— עלתה לה הטבילה. ומסיים התפארת שמואל: "ובשעת הדחק יכולה לסמוך על 

זה", כלומר אם אין פתרון אחר, יכולה לכתחילה לטבול בצורה זו )ראו שו"ת שמחת כהן 

שיורי  טהרה,  סדרי   — הביאוהו  רבים  ואחרונים  עב(.  ב,  יו"ד  הכהן  חוויתה  חי  רחמים  לרבי 

מ;  ו; עצי לבונה  טהרה עט; דרכי תשובה קלג; שערים מצוינים בהלכה קסב ס"ק 

מי  ראה  שלא  כתב  שם  כהן  )ובשמחת  ועוד  פז,  ערוה"ש  קכח-קכט;  קצח,  ישראל  טהרת 

שחולק על התפארת שמואל, אך בשואל ונשאל א, קנג, כתב שלא לסמוך על תפארת שמואל(.

התפארת  של  חידושו  בנוי  שעליה  הסברא  יסוד  את  ביאר  השולחן  בערוך 

שמואל, שמעיקר הדין התורה העניקה לאישה נאמנות לטבול לבד: "דלהטובלת הרי 

התורה האמינה, והיא להעדפא בעלמא מבקשת אחרת להשגיח עליה". כלומר, מה 

לומר דדבריו בתשובה פליגי על מה שכתב  ואין  עצמו לא כתב בתורת הבית אלא תיקון דחוטי שער בלבד, 

בתורת הבית, ועוד דאין טעם ברור לחלק ביניהם... הילכך נראה דהראב"ד נמי סבר כדברי הרשב"א בתשובה, 

ומשמע שכן דעת כל הפוסקים וליכא מאן דפליג במילתא".

אחרת  שמבואר  אע"פ  בדיעבד,  בלשון  הראב"ד  בשם  שיער  כריכת  פתרון  את  הביא  שהטור  לציין  יש  עוד 

בראב"ד עצמו.

 בבדי השולחן )ס"ק שד( כתב: "בדיעבד נראה שיש לסמוך על כריכת השער אפילו היה אפשר לה לקחת  .17

אשה לעמוד על גבה ולקחה", ובציונים )ס"ק תרב(: "ואע"פ שהב"ח נסתפק שם בדעת הרא"ש שאולי דעתו 

להחמיר בזה אף בדיעבד, לדינא נראה שיש להקל בזה כפשיטותיה דהראב"ד". 



 בארות |  136

םייק רואמ ברה

שראינו בגמרא )חולין לא, א-ב(, שדנים על מצבים שונים שהאישה נפלה למים וטבלה 

ללא כוונה, זאת משום שמעיקר הדין אישה יכולה לטבול לבד, והתורה סמכה עליה 

להיטהר לבעלה, סמיכה שכוללת את כל המרכיבים של היטהרות — הרגשה, בדיקה, 

ספירה וטבילה, וכל זה לבדה, ולכן הצורך באישה נוספת שתשגיח על הטובלת בעת 

הטבילה נחשב "להעדפא בעלמא".18 

תשובת הרדב"ז 

)ח, קלח(. הרדב"ז  זה שביאר ערוך השולחן, הלוא הוא מפורש בשו"ת הרדב"ז  יסוד 

נשאל על "אשה שהלכה לטבול ויש עמה גויה, אם היא נאמנת לומר שטבלה כהוגן 

או לא". והשיב: "לכתחילה צריך שתוליך עמה יהודית כדי שתדע שטבלה כהוגן, אבל 

בדיעבד נאמנת לומר טבלתי כהוגן אפילו בינה לבין עצמה. הילכך אם היא אומרת 

טבלתי כהוגן וכדין — נאמנת, ואין אנו צריכין לעדות הגויה". כלומר אישה שטבלה 

בינה לבין עצמה, ואמרה שנזהרה לטבול כראוי, נאמנת. אמנם, לכתחילה, כדי שתדע 

ראינו  ולא  שכמעט  ותמוה  הטובלת.  עם  נוספת  אישה  שתהיה  ראוי  כדין,  שטבלה 

תשובה מפורשת וחשובה זו מוזכרת בספרים. 

סיכום ביניים 

למדנו אם כן, שראשונים רבים הביאו שצריך שאישה אחרת תעמוד על גבי הטובלת 

נכנסות למים והטבילה כשרה, וחלקם הביאו פתרונות  כדי לראות שכל שערותיה 

אחרים שעל ידם אישה יכולה לטבול לבד ולהבטיח שכל שערותיה נכנסות למים. 

ביאר הב"י שכל הפתרונות מוסכמים ולכתחילאיים. וזו דעת רוב הפוסקים והמפרשים. 

לעומת זאת, הב"ח סבר שהפתרונות אחרים שנאמרו בראשונים הם בדיעבד.

יתרה מכך, כתב בתפארת שמואל שאם אישה שאינה מבוהלת ממים טבלה לבד, 

ונזהרה שכל שערותיה ייכנסו למים, הטבילה כשרה. וזאת משום שהמנהג להעמיד 

אישה אחרת על גבי הטובלת הוא לכתחילה לזהירות יתרה. יסוד זה התבאר בפירוש 

ברדב"ז ובערוה"ש.

דברי האחרונים וחיזוק המנהג
כתבו  אחרונים  ויותר  יותר  השנים,  עם  הראשונים,  בדברי  שהתבאר  מה  למרות 

שבימי  כך  בדיעבד,  רק  היא  בלנית  העמדת  במקום  אחרים  פתרונות  על  שסמיכה 

האחרונים המאוחרים דעה זו הפכה להיות הרווחת. והשאלה היא, מה פשר פער זה 

בין הראשונים לאחרונים. 

 ראו שם בפירוט בערוה"ש מה שרצה לדחות בביאורו של הסדרי טהרה.  .18



137  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

הפוסקים שהצריכו קודם כל נוכחות אישה 

על אף דבריו בבית יוסף, בשולחן ערוך )קצח, מ( משמע שהפתרונות האחרים הם רק 

בדיעבד, כשאין אישה שתעמוד על גבה: "צריך לעמוד על גבה יהודית גדולה יותר 

מי"ב שנה ויום אחד בשעה שהיא טובלת, שתראה שלא ישאר משער ראשה צף על 

פני המים. ואם אין לה מי שתעמוד על גבה, או שהוא בלילה, תכרוך שערה על ראשה 

בחוטי צמר או ברצועה שבראשה, ובלבד שתרפם או בשרשרות של חוטים חלולות, 

או קושרת בגד רפוי על שערותיה" )וכך ביאר הב"ח בלשון שו"ע(.

שמותרת  שתעמוד",  מי  לה  אין  "ואם  השו"ע,  כלשון  כתבו  מהאחרונים  רבים 

ח;  לאלפים  חסד  ד;  קכא,  חכ"א  מ;  קצח,  לבוש  האחרים:  בפתרונות  להשתמש 

ערוה"ש פז )"אמנם אם היא בכפר, ואין אשה על גבה, לא מפני זה תעכב הטבילה"(, ועוד.

בדיעבד,  הוא  בלנית  בלי  שלטבול  בפירוש  יותר  עוד  כתבו  נוספים  ואחרונים 

כמבואר להלן.

תשובת רבי עקיבא איגר 

)שחסרה בפרטיה( מהרב  )קמא קיד, פסקים אה"ע( מובאת שאלה  בשו"ת רבי עקיבא איגר 

אריה ליב, אב"ד מעזריטש,19 באישה שלא היתה ישרה עם בעלה לגבי טבילתה, אך 

לא ברור אם היא שיקרה על עצם זה שטבלה או דברה אמת. בתחילה כתב רע"א 

"שהענין קשה מאד, כי הדברים מראין ששקר בימינה, דאשה המבוהלת ממים תלך 

לבדה בנהר בתחילת הלילה". מאידך, ייתכן שאכן טבלה, "כי החפיפה וחימום המים 

לכך אינו בקל להיות מבלי ידיעת בני בית ושכיניו". ומכל מקום גם אם טבלה כראוי, 

ודאי לא הביאה אישה אחרת להשגיח על טבילתה: "גם אם נניח כדבריה, הא מכל 

מקום הרעה לעשות שלא לקחה אשה אחרת עמה". והשאלה אם נחשבת עוברת על 

דת יהודית. 

השואל סבר שהיא לא נקראת עוברת על דת יהודית, כי העמדת בלנית "זהו רק 

לכתחילה אבל דיעבד עלתה הטבילה", אבל העיר רע"א שמשמע מהראשונים שאם 

לא עשתה שום תיקון לדאוג שכל שערותיה ייכנסו למים, וטבלה בינה לבין עצמה, 

לא עלתה הטבילה, וכתב שמצא כן בתפארת שמואל, "ובהכשילתו ]את בעלה[ גם 

באיסור דרבנן מקרי עוברת על דת, כמו בכתם".20 

ממוהילוב  וולף  זאב  רבי  של  בנו  הוא  זה  שואל  שרב  האפשרות  את  העלה  דזשקייאב  יעקב  שלום   הרב  .19

)דרישת הזאב, ניו יורק תשפ"ב, 'מתולדותיו של רבינו המחבר', עמ' 8(.

 שאר התשובה עוסק בשאלה אם אפשר לגרשה בעל כרחה ואם צריך התראה ומה דין כתובתה. ודן האם  .20

היא יכולה להיחשב עוברת על דת יהודית על סמך ההודאה של עצמה שלא טבלה בפני אישה אחרת. ורע"א 

כרחה  בעל  לגרשה  ואפשר  כתובה  ומפסידה  יהודית,  דת  על  עוברת  שנקראת  השאלות,  בכל  להחמיר  נטה 

וללא התראה.



 בארות |  138

םייק רואמ ברה

כפי שראינו לעיל, בתפארת שמואל כתב בפירוש שלא עלתה הטבילה רק לגבי 

אישה שנבהלת מהמים ואינה זריזה לטבול כראוי, ומכיוון שציטט רבי עקיבא איגר 

את התפארת שמואל, ברור שגם לדעת רע"א, רק אם האישה נבהלת מהמים, ולא 

עשתה שום תיקון אחר לדאוג ששערותיה ייכנסו למים, וטבלה לבדה — לא עלתה 

לא הטבילה. ואכן בדברי רע"א מפורש שמדובר באישה שנבהלת מהמים: "הדברים 

על  מדובר  אם  לרע"א  כן  על  וכו'.  ממים"  המבוהלת  דאשה  בימינה,  ששקר  מראין 
אישה שלא נבהלת, עלתה לה הטבילה בדיעבד, וכדברי התפארת שמואל.21

שאפשר  חסר,  באופן  הביאוהו  אבל  לרע"א  שציינו  אחרונים  על  להשיג  ויש 

ללמוד ממנו כביכול שכל שלא טבלה עם אישה אחרת עומדת על גביה, לא עלתה 

עי' בתשו' רבינו עקיבא  )קצח, כב( כתב: "תכרוך שערה —  טבילתה. בפתחי תשובה 

איגר סי' קי"ד דאם לא עשתה תיקון זה וטבלה בינה לבין עצמה לא עלתה הטבילה 

ע"ש, ועי' בסדרי טהרה מה שהביא בשם מהרש"ק". והדברים חסרים, מכיוון שרע"א 

זה הוא קריטי, שאם לא כן עלתה לה  וסייג  כתב דווקא על אישה שנבהלת ממים, 

הטבילה )וכנראה שהפתחי תשובה סמך על כך שהביא באבן העזר )קטו, יד( את דברי רע"א במלואם(. 

ובדרכי תשובה )קלג( ביאר שכוונת הפתחי תשובה כאן בסוף דבריו בהפנייתו לתפארת 

)מהרש"ק(, לומר בדיוק כך, שאם אינה מבוהלת מהמים, עלתה לה הטבילה,  שמואל 

ובשעת הדחק יכולה לטבול כך. 

גם בדעת תורה למהרש"ם )קצח, מ( כתב כפת"ש, בלי ההפניה לתפארת שמואל: 

"ואם אין וכו' תכרוך שערה וכו'. ואם לא עשתה כן, גם בדיעבד לא עלתה לה טבילה, 

כמ"ש בתשו' רעק"א רסי' קי"ד". ודבריו אינם מדוקדקים, כאמור. בדומה לכך כתב 

רבי כלפון משה הכהן בשו"ת שואל ונשאל )א, קנג(.

אמנם כפי שלמדנו, הדברים מבוארים למעיינים בתשובת רע"א עצמו )וכמדומני 

שלא מעט מהפוסקים עיינו רק בפת"ש ולא בתשובת רע"א עצמו, כנראה מחוסר ספרים(,22 שדווקא 

 בשו"ת חוות יאיר )סי' קפא( כתב שאם הטובלת מסתפקת שמא שערה נותרה מחוץ למים בעת הטבילה,  .21

תחזור ותטבול כדין ספק דאורייתא, שהרי היא בחזקת איסור נדה. ודבריו שייכים גם כשאישה אחרת עומדת 

על גבה, כמוכח מהתשובה שם, אך אין להם שייכות לנידון דידן שאישה טבלה בינה לבין עצמה, ולא נולד שום 

ספק על עצם הטבילה. וכן מוכח מחכמת אדם )קכא, ד(: "צריך לעמוד על גבה יהודית גדולה יותר מי"ב שנים 

ויום אחד בשעה שהיא טובלת שתראה שלא ישאר משער ראשה צף על המים, ואם יש ספק שמא נשאר משהו 

מבחוץ — אפילו בדיעבד לא עלתה לה טבילה". הרי שאם נולד ספק על עצם הטבילה אין זה משנה אם אישה 

עומדת על גבה או לא, ופשוט. והמשיך חכמת אדם ביחס למצב שאין אישה עומדת על גבה: "ואם אין לה מי 

שיעמוד על גבה או שהוא בלילה, תכרוך שערה על ראשה בחוטי צמר או ברצועה ובלבד שיהיה רפוי, או אפילו 

בגד רפוי על שערותיה בעניין שיכול לבוא שם מים". ראו עוד שו"ת אפרקסתא דעניא )א, סח(. 

 ראו עוד בשו"ת מים חיים לר"י משאש )מים קדושים סא(, שהביא בשם רע"א שאם שערה ארוך וטבלה  .22

בינה לבין עצמה לא עלתה לה טבילה, ורק בשם עצי לבונה הוסיף את החילוק בין נבהלה ממים ללא נבהלה. 

אך כאמור, החילוק הזה מתבאר מתוך דברי רע"א עצמו. וכן הביא שערים מצוינים בהלכה )קסב ס"ק ה( בשם 

רע"א עצמו. 



139  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

אישה שאינה זריזה ומבוהלת ממים לא עלתה לה הטבילה. וכן מצאתי שהעיר הרב 

חזקיה חדד )מכתב לחזקיה יו"ד נב(, מרבני תוניסיה ותלמיד הרב רחמים חי חוויתה הכהן: 

"ומה שכתב בפתחי תשובה ז"ל בס"ק כב משם רע"א דאם לא עשתה תיקון זה של 

כריכת שיער וטבלה בינה לבין עצמה לא עלתה לה טבילה, עיין שם... התם מיירי 

במבוהלת, וכמו שכתב להדיא שם, וכן הובא דבריו באורך בפתחי תשובה יו"ד קטו, 

ד, ובזה אינו מועיל אפילו נזהרה".23 

נבהלת  לנידון המאמר, למדנו מדברי רע"א שאם מדובר באישה שלא  בחזרה 

ממים שנזהרה לדאוג ששערותיה ייכנסו למים, בדיעבד עלתה לה הטבילה. אך זהו 

רק בדיעבד, והצורך הלכתחילאי להעמיד אישה אחרת על גביה בעת הטבילה נחשב 

יותר ממה שלמדנו בב"ח, וקל וחומר שיותר ממה שלמדנו בכל  אצלו צורך חשוב, 

הראשונים.24 וכן מצינו באחרונים נוספים, כמבואר להלן.

אחרונים נוספים 

בשו"ת זבחי צדק )יו"ד יח(, נשאל רבי עבדאללה סומך "בעיר אחת שאין יכולים ליקח 

עמהם אשה כדי לעמוד עמהם בשעת הטבילה", אבל "המה נזהרים הרבה ולא יניחו 

לשערות ראשם שיצאו חוץ מן המים", אם מותר לטבול כך.

ש"כתבו  והעיר  בשו"ע  שהובאו  החלופיים  הפתרונות  את  הביא  ובתשובתו 

הב"ח ושאר אחרונים", ש"כל זה בדיעבד או בשעת הדחק". וכתב שבנוסח השאלה 

 מכאן תוכחה מגולה לחלק מספרי זמננו שהביאו את דברי רע"א ופת"ש חסרים, או שהדגישו את הדבר  .23

הלא נכון. בספר שערי הלכה לרב יחיאל חזות: "אשה שטבלה בלא השגחת בלנית, לא עלתה לה טבילה, אפילו 

בדיעבד, זולת אם שמה רשת על שערות ראשה" )הוצאת מוסד הרב קוק יב, יב(, ובהערה הפנה לפת"ש ורע"א. 

וכאמור הדברים אינם נכונים, שמדובר רק על אישה מבוהלת ממים. וכן בשלחן הטהרה לרב מנחם קוריץ )קצח, 

מ, ובהערות קמב, קמד(, על אף שהביא מקורות רבים לא ביאר את דברי רע"א נכון. וכן בספר פתחי מגדים 

)יח, יח(.

יד( כתב: "ואם לא עשתה תיקון זה וטבלה בינה לבין עצמה, לא  )כו,  ובספר מקוה ישראל לרב אפרים עובד 

עלתה לה הטבילה". ובהערה 52 הפנה לרע"א וסייג שאם מדובר באשה זריזה שאינה נבהלת ממים, הטבילה 

כשרה. בדומה לכך בנטעי גבריאל )נדה ח"ג כח, טו, ובהערה יח. ויש להשיג על מה שהביא מבאו"ה(. ולענ"ד 

אין זו הדרך הנכונה לבאר עניין זה בימינו, מפני שעל אף שגם בימינו יש נשים שמפחדות ממי המקווה, ברירת 

המחדל לגבי רוב רובן של הטובלות היא שאינן מפחדות ועלתה להן הטבילה. ואינה דומה מציאות של טבילה 

במקוואות סגורים ושמורים, למציאות של טבילה בנהר או ים או אפילו מקווה של פעם ללא תאורה. לכן כיום 

היה צריך לבאר את ההלכה כך — לכתוב בפשטות שאם טבלה בינה לבין עצמה ודאגה ששערותיה נכנסו למים, 

עלתה לה הטבילה, ורק בהערה לסייג שאם היא נבהלת ממים ולא נזהרה כראוי בטבילתה, יש לחזור ולטבול 

)יש לציין לספר אוצר ההלכות לרב אברהם צבי פרידמן, קצח, ע, ובהערה רלד, שביאר נכון הלכה זו. אמנם 

אצלם ככל הנראה המציאות הרווחת שנשים מגלחות את שערות ראשן(. 

גרידא, אלא החמיר מכיוון שכל השאלה בעייתית,   אפשר היה לבאר שרע"א לא החמיר בסוגיית בלנית  .24

להחמיר  כראיה  רע"א  את  הביאו  האחרונים  אמנם  טבילתה.  עצם  על  בשקר  שנחשדה  באישה  מדובר  שהרי 

בסוגיה זו דבלנית, וכמבואר למעלה. 



 בארות |  140

םייק רואמ ברה

ומזרזים  אנו מזהירים  כן  "ועל  בלנית,  יכולים לקחת  לא מבורר מה הסיבה שאינם 

כמו  הוא  באמת  ואם  אשה,  עמהם  ויקחו  לעשות  שיכולים  מה  הטצדקי  כל  שיעשו 

שכתוב בשאלה שקשה להם הרבה ולא יוכלו ליקח אשה, על כורחם יעשו מה שכתב 

מרן בשלחן ערוך שתביא חוטי צמר ותקשור בהם השערות שלה מלמעלה כדי שלא 

בין הקשירה  והקשירה תהיה ברפיון הרבה כדי שיכנסו המים  פני המים,  יצופו על 

לבין השערות". 

והביא גם את מה שכתב התפארת שמואל, והציע ש"יתכן שזה הנידון הכתוב 

בשאלה שהם יכולים להיזהר הרבה בעניין שלא יצא מן השערות חוצה, יתכן שכן 

עושים כמו שכתב הגאון מהרש"ק", והציע שיחמירו לעשות את שני הפתרונות — 

לקשור את השערות ברפיון ולטבול, ואחר כך להתיר את הקשר ולטבול בלי חוטים 

קשורים, ועל ידי המעבר של היד על השערות, וכעצת התפארת שמואל: "ובזה יצאנו 

ידי כל הדעות ולא-יש חשש עוד, שאפילו אם חס ושלום אופן הראשון לא עשתה 

אותו היטב יבוא אופן השני ויתקן, ולא יִִבָָּצֵֵר שודאי תעלה בידה טבילה חשובה אם 

תעשה את שני האופנים הנזכרים".

ולכן הנחה  הרי שלדעת הזבחי צדק הפתרונות האחרים מותרים רק בדיעבד, 

ועודד להיעזר בבלנית ככל הניתן. וגם בפתרונות האחרים החמיר להשתמש בשניים 

יחד, כדי להבטיח שכל שערות הטובלת ייכנסו למים. 

אישה  על  הכהן  חוויתה  חי  רחמים  הרב  נשאל  עב(  ב,  )יו"ד  כהן  שמחת  בשו"ת 

שטבלה בחושך ולכן הבלנית לא ראתה אם כל שערותיה נכנסו למים, והשיב ש"עלה 

בדעתי להתיר בְְּאֹֹמְְרָָה )האישה עצמה( ברי לה שלא צפו שערותיה על פני המים, והיינו 

כגון שהמקוה עמוק ושערותיה קצרות והשפילה ראשה למטה באופן שיודעת בודאי 

ברי  לי  מה  שלה  ברי  לי  דמה  משום  בזה  "וטעמי  וביאר:  המים".  פני  על  צפו  שלא 

וכמו שכתבו הפוסקים  גם היא נאמנת על עצמה בעניינים אלה,  של חברתה, הלא 

בסי' קפ"ח, דנאמנת אשה לומר כזה ראיתי ואבדתיו, וטעמא משום שהאמינתה תורה 

כדכתיב וספרה לה". 

כמו שבא מפורש בדברי הראשונים  "צריכה לעשות  וביאר שאמנם לכתחילה 

ז"ל שתכרוך שערה על ראשה וכו' שזהו דרך ישרה ובטוחה, אך בדיעבד... למה לא 

בפירושם, חשב מתחילה  ומכיוון שהסתפק  ודן בדברי התפארת שמואל,  נאמינה". 

שהאישה  יותר  מאוחר  לו  נודע  אך  ספק",  כל  מידי  "לצאת  נוספת  טבילה  להצריך 

הטובלת כבר שימשה עם בעלה ובנידון כזה אין להחמיר, "ומשום חומרא אין להצריכה 

לטבול לאחר שלנה". בפועל אותה אישה לא רצתה להמתין לתשובה מהרב, ו"כיון 

ששמעה שיש ספק בזה וצריך בירור — החמירה על עצמה לחזור ולטבול". 

שאלה,  אותה  על  הכהן  כלפון  משה  רבי  השיב  קנג(  )א,  ונשאל  שואל  בשו"ת 

לטבול  שהלכה  האישה  עשתה  וטוב  שנית,  טבילה  להצריכה  להחמיר  שיש  וסבר 



141  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

זכרו  "לא  זו  וביאר שאין לסמוך על התפארת שמואל, מכיוון שעצה  שוב מעצמה. 

"אין  המים,  מעל  שערותיה  צפו  לא  שוודאי  אומרת  שהיא  ולמרות  הראשונים".  זה 

להאמינה בזה, דמדברי הטור בשם הראב"ד נראה דבזולת זה לא עלתה לה טבילה, 

הרשב"א  וכן  בפשיטות,  זה  למימר  לי  הוה  הכי  תימא  לא  דאי  לי,  ברי  דאומרת  גם 

קל  יותר  שהוא  לי  "בברי  והוסיף,  מהני".  דלא  ודאי  אלא  זה,  תיקון  לכתוב  לו  היה 

ומצוי אי איתא דמהני לא היו משמיטים אותו". ובנוסף, הברי לי לא מבטיח בפועל 

שאחת משערותיה לא נותרה מחוץ למים, "ועוד דאיזה ברי הוי בזה הלא בקל ישאר 

אם  ונקה  לומר  אפשר  שאי  וכמעט  כלל,  בהם  תרגיש  ולא  למים  חוץ  שערות  איזה 

לא באופנים שזכרו הם ז"ל". וכתב שאין זו חומרא שהיא תחזור ותטבול אלא דינא, 

ולגבי לסמוך על התפארת שמואל למעשה השאיר בצ"ע. "אם כן יפה כיונה שחזרה 

וטבלה, והנח להם לישראל שאם אינם נביאים בני נביאים הם".

עוד ראו בתשובת הרב חזקיה חדד )מכתב לחזקיה יו"ד נב(, שדן באישה שטבלה לבד 

בחושבה שאין זה מעכב אבל אמרה שנזהרה לטבול כל גופה ושערותיה היטב, וכבר 

שמשה עם בעלה. לאחר הבאת הדעות, השיב למעשה שלא צריכה לטבול שוב, מכיוון 

שנזהרה לטבול היטב, ואפשר לסמוך על כך, בדומה למה שכתב התפארת שמואל.

ניתוח הפער והגדרת ההלכה
ביאור עמדת האחרונים לאור דברי הראשונים

ויש לברר כיצד נוצר פער כה גדול בין דברי הראשונים לאחרונים. כאמור, בגמרא 

ובחלק מהראשונים הצורך באישה שעומדת על הטבילה לא נזכר, ובחלק מהראשונים 

נזכרו פתרונות שונים, ולפי רוב הפוסקים והמפרשים מדובר בפתרונות לכתחילאיים. 

ומתחזקת  הולכת  האחרונים,  בדורות  השנים  עם  ובמיוחד  האחרונים,  בימי  אולם 

העמדה שלטבול לבד ללא בלנית, אפילו אם הטובלת משגיחה יפה שהשערות ייכנסו 

למים, זהו בדיעבד או מותר לעשות זאת רק בשעת הדחק. ואיך אפשר שהאחרונים 

יתעלמו מדברי הראשונים, במיוחד לאור היסוד המתבאר ברדב"ז וערוה"ש שהתורה 

האמינה לאישה על היטהרותה, כולל טבילתה?

ולדעתי השאלה כל כך חזקה שהיא גופא התשובה, ואין לעשות מחלוקות בין 

כאחת.  והתפתחותה  הסוגיה  את  לראות  יש  אלא  זו,  בסוגיה  לאחרונים  הראשונים 

הווי אומר, שאכן בתחילה מדובר היה בעצה של הראשונים, כדי להבטיח ששערותיה 

ייכנסו למים כראוי ושהטבילה תהיה כשרה, ולכן הציעו גם פתרונות  של הטובלת 

על  הבלנית  פתרון  את  דווקא  שעודדה  בשו"ע  הפסיקה  ועם  הזמן,  ועם  חלופיים, 

ובכל  ישראל,  בכל  שפשט  כמנהג  ובהיר,  קבוע  למנהג  העצה  הפכה  האחרים,  פני 

את  עליהן  לקבל  השתדלו  הנשים  ורוב  בלניות,  והעמידו  התאמצו  וקהילה  קהילה 

המנהג כמחייב.



 בארות |  142

םייק רואמ ברה

שמחמירים  כדרך  המנהג,  בקיום  יותר  החמירו  האחרונים  השנים,  עם  כן  ועל 

במנהגים שהתחזקו להשתדל מאד לקיימם לכתחילה. מאידך, ודאי שלא נוכל לומר 

שחיזוק המנהג ועידודו במשך השנים ימחק או ידחה את הגדרתו המקורית שמדובר 

רבים  שאחרונים  אף  על  ולכן  אחרים.  פתרונות  לצדו  שיש  חובה,  שאינו  במנהג 

לטבול  לאשה  מותר  הדין  שמעיקר  יודו  הרי  המנהג,  את  ולבסס  לקיים  מתאמצים 

מצאנו  ולא  לבדה.  לטבול  לאישה  יתירו  שונים  צרכים  כשיש  בפועל  ולכן  לבדה. 

חלופות,  לו  שהציעו  הראשונים  על  זה  בדין  לחלוק  שבאו  באחרונים,  מקום  בשום 

אלא ביארו סוגיה זו כהמשך טבעי של דברי הראשונים, שככל שמצאו יתרונות וכמה 

תועלות במנהג, חיזקו את קיומו כמה שיותר.25 

ביאורו של טהרת ישראל 

לענ"ד ביאור הרמוני זה של הסוגיה נמצא בדברי הרב ישראל יצחק ינובסקי, מפוסקי 

פולין האחרונים, בספרו טהרת ישראל )סימן קצח, מ, סעיפים קכח-קכט(, שביאר כך:

שהיא  בשעה  אחד,  ויום  שנה  מי"ב  יותר  גדולה  יהודית  גבה  על  לעמוד  צריך 

טובלת שתראה שלא ישאר משער ראשה צף על פני המים, אבל קטן וכל שכן 

עכו"ם אינם נאמנין כלל.

אם אין לה מי שתעמוד על גבה או שהוא בלילה, תכרוך שערה על ראשה בחוטי 

בתוכם  ליכנס  המים  שיוכלו  עד  שתרפם  ובלבד  שבראשה  ברצועה  או  צמר 

רפוי  בגד  קושרת  או  רשת,  מעשה  עשויים  חלולות  חוטים  של  בשרשרות  או 

על שערותיה.

ואם אשה היא זריזה ואינה מבוהלת במים תוכל לתפוס שערה בידיה עד שיכנסו 

כל שערותיה לתוך המים ותסלק ידיה מהם ואז הטבילה יפה, ויכולה לסמוך על 

זה בשעת הדחק.

ואם לא עשתה באחד מהאופנים הנ"ל, לא עלתה לה טבילה. ואפילו ביש ספק 

אף  טבילה  לה  עלתה  לא  כן  גם  למים,  מבחוץ  מהשערות  משהו  נשאר  שמא 

לקיים  שרגילים  ממה  יותר  זה  מנהג  לקיים  זירזו  האחרונים  בימי  מדוע  סיבות  שתי  על  להצביע   אפשר  .25

מנהגים אחרים: א. אחרי דברי הרמ"א )קצח, א( שאין לטבול אפילו עם דברים שאינם חוצצים, החמירו יותר 

מידת  הם  אלו  רמ"א  שדברי  לדעת  )ויש  שרפויים  אפילו  שיער  בחוטי  לטבול  לאפשר  רצו  ולא  חציצה  בדיני 

 .1 וכן ביאר מו"ר בפניני הלכה טהרת המשפחה ה, הע'  ו, ערוה"ש ט,  חסידות, וכמבואר בסדרי טהרה קצח, 

וסעיף זה בשו"ע ביחס לבלנית, שעליו לא העיר הרמ"א ואדרבא בדרכי משה הארוך ביאר כב"י, מהווה ראיה 

נוספת לכך שמדובר במידת חסידות. ואכמ"ל(. ב. עם השנים ראו שיש לתפקיד הבלנית חשיבות ותועלת מעבר 

למה שכתבו הראשונים, וברוב המקרים הבלנית הועילה לטבילתן של נשים כהלכה מעבר למעמד הטבילה, 

דהיינו בסיוע בחציצות שונות, אווירה נעימה במקווה, הנגשת ההלכה, ועוד. לעומת זאת, ככל שעוברות השנים 

והמקוואות התפתחו וסודרו עם תאורה ראויה ומים חמימים, אפשר לחשוש פחות מטבילה ללא בלנית. 



143  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

בעת  עליה  אשה  שעומדת  ישראל  תפוצות  בכל  הפשוט  המנהג  וע"כ  דיעבד. 

טבילה וקורין לה בלשון אשכנז 'טיקערין'26 ומיוחדת לזה. ועיין לעיל קצה, יג, 

באם בעלה מותר לעשות זה באם הם בכפר שליכא אשה אחרת. 

פתרון  כולל  האחרים,  הפתרונות  כל  ואת  בראשונים,  שנאמר  מה  את  שהביא  הרי 

התפארת שמואל שתטבול לבדה על ידי שתתפוס שערותיה בידה, וכתב בלשון כזו 

שסתם אישה היא זריזה ולא מבוהלת במים, ורק אם לא עשתה אחד מהאופנים האלו 

שערותיה  שכל  דאגה  לא  שהיא  מכיוון  כלומר  בדיעבד.  גם  הטבילה  לה  עלתה  לא 

היו בתוך המים, חוששים שלא עלתה לה הטבילה. ומתוך כך "המנהג הפשוט בכל 

מו"ר  הסוגיה  את  ביאר  זו  דרך  ועל  בה.27  ולהיעזר  בלנית  לקחת  ישראל"  תפוצות 

בפניני הלכה, בדבריו הקצרים והקולעים. 

אישה בעלת שיער קצר 

היו פוסקים שכתבו שאפילו אישה עם שערות קצרות, צריכה לכתחילה לטבול עם 

בלנית. כ"כ ר"י משאש )מים חיים, מים קדושים סא(, שלאחר שביקר את המנהג שנשים 

אבל  בדיעבד  "ודווקא  הטבילה,  להן  שעלתה  כתב  ראשן,  שערות  את  מגלחות 

לכתחילה בעיין עמידה על גבן". וכ"כ בדי השולחן )קצח, שג(. 

שלראב"ד,  הלברשטאם  רי"י  העלה  ו(  ס"ק  צה,  )יו"ד  יציב  דברי  בשו"ת  אמנם 

רשב"א, רא"ש וטור, מטרת האישה הרואה לוודא שכל השערות נכנסות למים, וכך 

כתב בשו"ע, ולכן אם האישה מגלחת את שערה "אין צריך להעמיד אשה לראות אם 

טבלה כדין". ועל אף שבראשונים אחרים משמע שהאישה העומדת על גבי הטובלת 

אמורה להבטיח באופן כללי שהטבילה כשרה, ולא רק שכל השערות נכנסות למים, 

השו"ע סָָתַַם כדעה שתפקיד הבלנית להבטיח שכל השערות ייכנסו למים.

וכ"כ אחרוני זמננו. הרב מרדכי אליהו: "אשה ששערותיה קצרות יכולה לטבול 

בלא בלנית ובלבד שהיא בטוחה שכל שערותיה בתוך המים" )דרכי טהרה, מהד' תשע"א, 

פרק יח, 'תשובות ותוספות ממרן' שאלה ה(. וכ"כ בספר פוע"ה )יח, כא(. 

ונראה שהסוברים שגם אישה עם שערות קצרות צריכה לכתחילה לטבול עם 

בלנית, סוברים שבלנית הוא כדין מחייב שרק בשעת הדחק או במקרים נדירים אפשר 

יהיה להתירו, ולכן אפילו כשהטעם המקורי, לוודא ששערות האישה נכנסות למים, 

פנימה"   — 'עריין'  לוקחת,   — 'טוק'  פנימה.  )מכניסה(  לוקחת  המילולית:  שמשמעותה  באידיש   "מילה  .26

)ברלינר, הע' 14(.

 וכן לשון ערוה"ש קצח, פז: "ולכן המנהג הפשוט בכל תפוצות ישראל שעומדת אשה עליה בעת הטבילה,  .27

וקורין לה טוקערין". וראו ברית כהונה מערכת הטי"ת ד, יא. 



 בארות |  144

םייק רואמ ברה

לא קיים — מקיימים אותו. ואילו הסוברים שאישה עם שערות קצרות יכולה לטבול 

ללא בלנית, יבארו שלכתחילה יש לקיים את מנהג הבלנית אבל במקרה הצורך אין 

חובה לקיימו, וקל וחומר במקרה שהטעם המקורי למנהג אבד. 

"מסיבה אחרת" — מה נקרא צורך 

יסוד מנהג הבלנית, כתב  8(, אחר שהבהיר את  ה,  )ח,  בפניני הלכה טהרת המשפחה 

הרב מלמד: "אשה שמתביישת שבלנית תראה אותה או שמסיבה אחרת אינה רוצה 

להיעזר בבלנית, אינה חייבת לקיים את המנהג". ונראה לומר שאין אפשרות לקבוע 

סיבה,  יש  אם  אבל  המנהג,  את  לקיים  יש  סיבה  ללא  אחד  מצד  מוגדרות.  סיבות 

מורים  שעבורו  צער  או  צורך  נחשב  שזה  הרי  סובייקטיבית,  להיות  יכולה  והסיבה 

שאפשר לטבול ללא בלנית. 

וכן ביאר ידידי הרב אורי הכהן: "בימינו נהוג שנמצאת בלנית בכל מקוה והיא 

מלוה כל טובלת ומשגיחה ששערות ראשה נכנסו במים. אולם חשוב לציין שכאמור 

ניתן להיעזר  לעיל אין הכרח הלכתי שהטבילה תהיה בנוכחות אשה אחרת, שהרי 

באפשרות השנייה שהביא הראב"ד. אמנם המחבר כתב שתשתמש באפשרות זו רק 

על  מי שתעמוד  לה  אין  'אם  לי  מה  אולם  אחרת.  עם אשה  לטבול  יכולה  אינה  אם 

גבה', מה לי אם קשה לה פתרון זה מסיבות אחרות. ולכן פשוט שבמקום צורך, כגון 

שהטובלת מתביישת לטבול בפני אשה אחרת, יש לאפשר לה לטבול כך, ולהדריכה 

יצפו על פני המים, או שאר פתרונות  להיעזר ברשת שתסייע ששערות ראשה לא 
שבעזרתם לא יהיה כל חשש ששערותיה לא יכנסו למים")סוגה משושנים, עמ' 956-957(.28

בכך  בושה  או  עלבון  המרגישות  נשים  "יש  בוצ'קו:  דוד  שאול  הרב  ביאר  וכן 

שאשה אחרת תראה אותן כשהן ערומות. ידועים דברי חז"ל על כבוד הבריות, שגדול 

כבוד הבריות שדוחה את לא תעשה שבתורה )ברכות יט, א(. לכן אשה המרגישה עלבון 

או בושה אם אשה אחרת תעמוד בעת טבילתה הרי זו שעת הדחק, ומותר לה לטבול 

לכתחילה בלי שמישהי תעמוד עליה" )בעקבות המחבר ח"ג סי' לה, עמ' 407–409(.29 

"מצד  הראשית:  לרבנות  ואשה",  "איש  הספר  מחבר  קנוהל,  אלישיב  הרב  של  מכתבו  שהביא  שם   ראו  .28

הדין יכולה אשה לטבול גם ללא נוכחות אשה נוספת או על ידי הסתייעות טכנית או במקרה של שיער קצר 

שאין חשש ששערה תצוף מעל המים... עלינו לדעת שיש נשים שיש להן בגופן צלקות שונות שהן מתביישות 

לעמוד ללא בגדים מול אדם אחר, ויש המתביישות סתם עד כדי הימנעות מללכת למקווה ודחיית הטבילה ללא 

הצדקה, ויש נשים אשר סבלו מפגיעה מינית ואינן יכולות לעמוד בפני אדם אחר ללא בגדים וכדומה". 

 נראה מדברי הרב בוצ'קו, שאין הכוונה שעת הדחק שאין פתרון אחר, אלא יותר שעת הצורך. וסיים: "צריך  .29

לכבד רצונה של אשה לטבול ללא נוכחות הבלנית. וכמובן שכל זה רק באשה המבקשת לטבול לבדה, אולם 

לכל שאר הנשים צריך לקיים את הדין היסודי, כמובא בשולחן ערוך וכמנהגן של ישראל". 



145  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

תינלבהג הנמ ףקות

סיכום 
מנהג הבלנית לא נזכר בגמרא, ברי"ף, ברמב"ם ועוד, אלא יסודו בדברי כמה ראשונים, 

בראשם הראב"ד, אשר הצריכו נוכחות אישה נוספת בזמן הטבילה כדי לוודא שכל 

שערותיה של הטובלת נכנסו למים. מדברי הראשונים עולה שמנהג הבלנית אינו דין 

גמור, אלא נזכר לצד פתרונות נוספים, כגון כריכת השיער בשבכות שונות. מבואר 

יסוד הסברא  יוסף, שהפתרונות שווים במעמדם לבלנית.  בראשונים ומודגש בבית 

מופיע ברדב"ז ובערוך השולחן, לפיו התורה האמינה לאישה על טבילתה, ונוכחות 

הבלנית היא "העדפא בעלמא". עם זאת, בדברי האחרונים למדנו שראו טבילה עם 

להשתמש  להתיר  אפשר  גדול  צורך  בשעת  או  בדיעבד  שרק  מחייב,  מנהג  בלנית 

בפתרון אחר ולטבול ללא בלנית. 

במאמר זה עיינו בפער הגדול כביכול בין דברי הראשונים לאחרונים, והעלינו 

שאין לעשות מחלוקת ביניהם, אלא הסוגיה אחת היא: מנהג הבלנית יסודו במנהג 

שלכתחילה יש לקיימו ובשעת הצורך אפשר להשתמש בפתרונות אחרים שמבטיחים 

והתקבל  הלך  המנהג  בלנית,  בפני  טבילה  של  הגדול  ערכו  מפני  כשרה.  טבילה 

ועם  לבדיעבדיים.  הפכו  הנוספים  שהפתרונות  עד  דורות,  במשך  ישראל  בקהילות 

זאת, דבריהם לא באו לסתור את עיקר ההגדרה, שמנהג הבלנית הוא מנהג ואינו דין 

מחייב. וכך ביאר מו"ר בפניני הלכה את דין הבלנית, בצורה שמשקפת הן את דברי 

הראשונים והן את דברי האחרונים. 





הרב יאיר וייץ

מתי מתקנים טעות בקריאת התורה

• רקע לשאלת תיקונים בעת קריאת התורה	

• שני דברים מוסכמים	

• שתי שיטות ראשונים	

• טעות מחזירים את 	 כל  על   – שיטת הרמב"ם 

הקורא

• מקור שיטת הרמב"ם	

• הטועה 	 את  להחזיר  אין   — המנהיג  שיטת 

בקריאתו משום הלבנת פנים

• באלו סוגי טעות עסק המנהיג?	

• הגרסאות במדרש שיר השירים רבה	

• קוראים 	 הדחק  בשעת   — הדשן  תרומת 

בתורה גם כשיהיו טעויות

• סיכום ביניים	

• שלוש שיטות בהסברת דברי הטור	

• הכרעת האחרונים	

• המחמירים כרמב"ם	

• סיעת המקלים כמנהיג	

• הסוברים שמחזירים רק על שינוי שמשנה 	

משמעות

• בדעת 	 הדחק  בשעת  שהתחשבו  מחמירים 

המנהיג

• קריאה כשיהיו טעויות של שינוי משמעות	

• וגילו 	 קריאה חוזרת לאחר שסיימו לקרוא 

שטעו

• פירוש "גוערים בו"	

• גוערים לאחר הקריאה ובצנעה	

• גוערים במהלך הקריאה	

• סיכום	

• מצווה, 	 בר  נער  לגבי  מעשיות  מסקנות 

והצעה להעמדת ממונה לקריאה

כאשר  עושים  מה  שטעה?  בתורה  הקורא  את  לתקן  יש  וכיצד  האם 

את  מציג  וייץ  יאיר  הרב  מצווה?   בר  נער  הוא  שטעה  הקורא 

מחלוקת הפוסקים בנושא זה: הרמב"ם והשו"ע הקובעים שיש להחזיר 

את הקורא על כל טעות, ולעומתם בעל ספר המנהיג והב"ח הסבורים 

שהחזרת הקורא עשויה להלבין את פניו ברבים  המאמר מלמד על 

המשקל הנכון של דברי המנהיג, והתחשבות הפוסקים בשיטתו הלכה 

למעשה במקרים שונים  בשולי המאמר מוצע להעמיד ממונה 

דקדקן ובעל שיקול דעת, אשר רק הוא יוסמך לתקן את הקוראים





149  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

הרב יאיר וייץ

מתי מתקנים טעות בקריאת התורה

רקע לשאלת תיקונים בעת קריאת התורה
במהלך  טועים  ומיומנים,  ותיקים  ובכללם  בתורה,  שהקוראים  שבת  שבכל  מעשים 

הקריאה. במקרה כזה, פעמים רבות הקהל מתקן את הקורא בתורה במקהלה, דבר 

שעלול לגרום לו מבוכה ואף עלבון. ניתן אף לומר שתחושת אי הנעימות והמבוכה גם 

מזמינה טעויות נוספות, בשל הסחת הדעת מצד הקורא. ולעיתים מחמת "התנפלות" 

הקהל על הקורא, הוא מתקשה להבין מה היתה הטעות, וחוזר על הפסוק שנית תוך 

שימור הטעות, ושוב הקהל מתקנו, וכדי ביזיון וקצף.1 

על אחת כמה וכמה הדברים אמורים ביחס לנער בר מצווה. מחד, הנער נעדר 

ניסיון בקריאה בתורה בציבור, ומאידך הוא נרגש במיוחד מהמעמד, ועלול להימצא 

במתח ולחץ שגם הם זרז ומצע לטעויות בקריאה. ככל שיעירו לו יותר כך ביטחונו 

העצמי ייסדק, מה שעלול גם כן להוביל לטעות הבאה שתסדוק עוד יותר את ביטחונו 

העצמי, וחוזר חלילה.

כמו כן, בניגוד לאדם שקורא בתורה בקביעות ולרוב בעל כישורים מתאימים, 

נער בר מצווה קורא בתורה לאו דווקא בשל כישוריו, אלא מחמת מנהג המקום או 

לשנים  להיצרב  עלולה  התורה  קריאת  של  שלילית  חוויה  חברתיים.  לחצים  בשל 

בתודעתו ולעיתים אף להשפיע לרעה על חיבורו אל הקודש בכלל, ואל בית הכנסת 

בפרט. לאור זאת, עלינו לברר את יסודות דין טעות בקריאת התורה, ולבחון האם 

ומתי נדרשת התערבות של הציבור בתיקון שגיאותיו של הקורא בתורה. 

שככלל  האחרונות,  בשנים  זה  בנושא  נכתבו  תורניים  ובירורים  מאמרים  כמה 

פנים  הלבנת  וחומרת  הבריות  כבוד  ובין  בדקדקנות,  לקרוא  החובה  בין  עימתו 

 וכן כתב הרב חיים דוד הלוי: "ועתה נוהגים לצער את השליח צבור ולהחזירו על כל דקדוק קטן, אף שאין  .1

הענין משתנה, ולא טוב עושים. ולכן נעתיק סברת החולקים )אף שאין הלכה כמותם( כדי ללמוד מהם חומרת 

הענין". והוסיף ש"הנסיון מוכיח שכאשר מחזירין את הקורא, גורמים לו בלבול מחשבה, ומוסיף לטעות גם אחר 

כך מתוך בלבולו" )מקור חיים ג, קכה, ט(. וכפי שניסח זאת הרב שם טוב גאגין: "הניסיון מוכיח שאם נגעור בו 

על שגיאה אחת, מרוב הבושה והלבנת פנים — גורם לו לטעות טעיות אחרות מאין ספורות, ואין בכוחו לשלוט 

על רוחו להתמיד בקריאתו כראוי". ועוד סיפר שהיה קורא אחד שהיה טועה לקרוא "הוא" במקום "היא", בשל 

הקרי והכתיב, והיו גוערים בו תמיד, "עד שפעם אחת לא היה יכול לסבול על עלבונו, הלך והמיר דתו, רח"ל" 

)כתר שם טוב א-ב, הוצאת מכון ג"ק תשנ"ח, עמ' רפז(. 



 בארות |  150

ץיי וריאי ברה

ברבים.2 עם זאת, במאמר זה אבקש להבהיר באופן רחב יותר את משקל חובת הדיוק 

הקורא  את  לתקן  הנחיצות  מידת  גם  תתברר  ממילא,  כך,  מתוך  בתורה.  בקריאה 

במצבים השונים.

שני דברים מוסכמים
בטרם נצלול לעומק הסוגיה, חשוב להבהיר שני דברים שאין עליהם עוררין. 

קריאתו.  את  היטב  ויכין  ישקיע  הקורא  שבעל  לכך  לדאוג  צריך  לכתחילה  א. 

הסדרה  ללמוד  צריך  "החזן  בתורה":  קריאה  ב"הלכות  מינץ  מהר"ם  שכתב  וכפי 

שתהא שגורה בפיו כל דקדוקים במתגין, מלעיל ומלרע, ימין ושמאל, ושאר כל ענין 

הקריאה" )שו"ת מהר"ם מינץ, סי' פא(. ודבריו הובאו להלכה בדברי האחרונים )אליה רבה 

קמב, א; משנה ברורה קמב, ו(. 

ב. גם מי שהכין את הקריאה עשוי לטעות בה, ולכן צריך להתאים אופן קריאתו 

כך שיקרא בדייקנות, ויבטא היטב את ההברות, המילים והטעמים. גם עקרון זה כתב 

יזהר  וכן  "ויקרא במתון מאד כל מלה ומלה, ולא במהירות כלל.  מהר"ם מינץ שם: 

שיקרא במתון, ואל יבליע שום אות או תיבה, או אפילו דקדוק אחד". וכפי שניסח 

זאת רבי דוד משרקי, בעל שתילי זיתים: "הלא ידעת, גם שמעת, מפי סופרים ומפי 

ספרים, להקת חכמי ישראל מקובלים ומדקדקים ופוסקים, כמה גודל החיוב לדקדק 

בקריאתו בכל ענין, וכמה חרי האף הגדול על הבלענים, וגודל השכר לנזהרים בשמרם 

עקב רב" )שו"ת רביד הזהב, סי' מא(.

שגה  מסוימת,  מסיבה  בתורה,  שהקורא  במקרה  הדין  מה  אפוא,  הוא,  נידוננו 

בקריאתו על אף שהכין את הקריאה, דבר המצוי כאמור בקרב נערי בר מצווה מחמת 

ההתרגשות והלחץ, או כאשר מחמת רשלנות או אונס לא הכין אותה ובא לידי טעות.

שתי שיטות ראשונים 
בסוגיה זו ישנן שתי שיטות ראשונים מרכזיות. הרמב"ם, ובעקבותיו שורת ראשונים 

עד  אותו  מחזירים   — בקריאתו  דקדק  ולא  שטעה  שקורא  פסק  ערוך,  השולחן  וכן 

גם  יוצא  ועמו שורת ראשונים, פסק שהקהל  ומנגד, בספר המנהיג,  שיקרא כראוי. 

כאשר הטעות בקריאה שינתה את משמעות המילה. המהרי"ל ותרומת הדשן הורו 

 לדוגמה, חיבוריהם של הרב עמיחי כינרתי, 'דין החזרה וגערה בקורא בתורה שטעה', הכי איתמר ו, ישיבת  .2

איתמר תשע"ב, עמ' 81–90; הרב יונתן רזיאל, 'תיקון בעל קורא שטעה', תחומין לה, תשע"ה, עמ' 470–463; 

הרב אפרים בצלאל הלבני, 'תיקון בעל קורא שטעה )תגובה(', שם לו, תשע"ו, עמ' 311–309; הרב אורי ליפשיץ, 

שיחה על השאלה, מגיד תשפ"ד, עמ' 12–21; הרב מרדכי קוט, מים רבים: בירור הלכה בענין טעות המעכבת 

בקריאת התורה, אלול תשפ"ה; ועוד.



151  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

לסמוך על המנהיג בשעת הדחק, ולצד זאת העיד תרוה"ד שרבותיו ו"שאר גדולים" 
לא היו מחזירים את הקוראים בתורה שטעו, אלא גוערים בהם קצת.3

שיטת הרמב"ם – על כל טעות מחזירים את הקורא
וטעה,  "קרא  שאם  פסק  בתורה,  קריאה  דיני  בתוך  ו(,  )יב,  תפילה  בהלכות  הרמב"ם 

תקנת  כלומר  בדקדוק".  שיקראנה  עד  אותו,  מחזירין   — אחת  אות  בדקדוק  אפילו 

הקריאה בתורה מחייבת קריאה נאמנה באופן מוחלט לפסוקים ולמסורת הקריאה. 

כל סטייה מכך דורשת תיקון, ולכן "מחזירין אותו עד שיקראנה בדקדוק".

את דברי הרמב"ם הביאו להלכה האור זרוע )חלק ב סי' מד(, ספר הפרדס לרבי אשר 

ממונתשון )שער תשיעי, פרק ב סע' ה(, מגדל עז )על הרמב"ם שם, ד"ה קרא וטעה(, והרשב"ש 

יזהר  "לכן  וסיים:  מינץ הביא את דברי הרמב"ם,  גם מהר"ם  סי' תכח(.  )שו"ת הרשב"ש, 

החזן מאד" )שו"ת מהר"ם מינץ, סי' פא(. גם רבי דוד מאישטילא )המכונה גם רבי דוד הכוכבי(, 

אף שלא הזכיר את הרמב"ם בדבריו, פסק אותם להלכה )ספר הבתים, שערי קריאת התורה, 

שער שני סי' יח(.

וכך לכאורה עולה מדברי הרא"ש שכתב לגבי קריאת התורה "מה שנהגו האידנא 

ששליח צבור קורא" — ולא העולה עצמו כפי שהיה נהוג מאז ומעולם — "לפי שאין 

הכל בקיאין בטעמי הקריאה, ואין צבור יוצאין בקריאתו, והוא בעיניו כיודע. ואם לא 

יקראוהו בתורה אתי לאינצויי ]=יבואו למריבה[ עם ש"ץ. לכך התקינו שיקרא שליח 

צבור שהוא בקי בקריאה" )פסקי הרא"ש על מסכת מגילה ג, א(. משמע ש"אין צבור יוצאין 

בקריאתו" של מי שאינו בקי ב"טעמי הקריאה". את דברי הרא"ש הביא רבנו ירוחם 

)תולדות אדם וחוה, נתיב ב, תחילת חלק ג(.4 

בספר הכלבו )סי' כ( ציטט את לשון הרמב"ם, אך כתב שזה דווקא לגבי "הקורא 

שברך", אבל "על החזן אין לחוש אם לא קרא בדקדוק". כלומר, חובת הקריאה בדקדוק 
שייכת רק ביחס לעולה לתורה, אבל אם הקורא הציבורי טעה אין מחזירים אותו.5

 בדברי תנאים ובתלמוד הבבלי אין התייחסות מפורשת לדין טעות בקריאת התורה. לעומת זאת בתלמוד  .3

הירושלמי ישנן מספר התייחסויות, חלקן מפורשות יותר וחלקן פחות. נלמד אותן דרך שיטות הראשונים.

 אולם עיינו להלן בפרק "שלוש שיטות בהסברת דברי הטור". .4

את  משנה  שאינה  בטעות  עוסק  שהכלבו  והציע  דבריו  על  שהקשה  בסמוך,  הב"י  בדברי  להלן   עיינו  .5

המשמעות. וכהסברו פסק מהריק"ש, שהדין של "מחזירין אותו" המובא בשו"ע הוא לגבי העולה לתורה, "אבל 

אם היה קורא שליח ציבור — אין מחזירין אותו אלא על טעות שמשנה משמעות הענין". והוסיף על פי דברי 

תרומת הדשן )שיובאו להלן( ש"יש גוערים לבד כשטעה בטעמים או בניקוד" )ערך לחם, או"ח סי' קמב ס"ק א(. 

גם השל"ה הביא את דברי הכלבו והעמדת הב"י בדבריו )מסכת שבת, נר מצוה יח(.



 בארות |  152

ץיי וריאי ברה

מקור שיטת הרמב"ם 

ארבעה מקורות הציע הכסף משנה לדברי הרמב"ם בהלכה זו: 

א שמקור 	. הכס"מ  הביא  מלוניל,  הכהן  משה  רבינו  הרמ"ך",  בשם  "הגהות  בשם 

הדברים מירושלמי במסכת מגילה )ד, א( על טעויות בתרגום התורה: "והתרגום 

ולא  וקראיי  לתעניתא  נפקין  רבנן  חמיין  דאנן  מה  מן  יוסה:  ר'  אמר  מעכב? 

מתרגמין ]=מכך שאנו רואים חכמים יוצאים לרחובה של עיר בתענית וקוראים 

ולא מתרגמים[, הדא אמרה, שאין התרגום מעכב. אמר ר' יונה: אף על גב דאת 

תרגום  שאין  למדנו  כן,  אם  אותו".6  מחזירין   — טעה  מעכב,  התרגום  אין  אמר 

שכן  "וכל  אותו,  מחזירים   — בו  וטעה  תרגם  אם  אבל  מעכב,  בתורה  הקריאה 

לדקדוק" בקריאת התורה עצמה. 

ב בבבלי 	. בברייתא  הדברים  שמקור  הביא  פרובאנס,  מחכמי  מנוח,  רבנו  בשם 

חוץ  השמים  מן  התורה  כל  האומר:  "כל  התורה:  קדושת  על  א(  )צט,  בסנהדרין 

מדקדוק אחד — הרי זה בכלל 'כי דבר ה' בזה' )במדבר טו, לא(". ולמד מכך רבנו 

מנוח ש"כיון שבדקדוק אחד יש לו שורש גדול", אזי "צריך שלא יניח הנד ולא 

יניד הנח, ולא ירפה החזק ולא יחזיק הרפה". 

ג בהצעה ראשונה משלו ציין הכס"מ למקור מירושלמי במגילה )ב, ב( על טעויות 	.

בר  אבא  בר  יצחק  ר'  בטעיותיה.  מדקדקין  אין  "תני:  אסתר:  מגילת  בקריאת 

מחסיה ורב חננאל הוון יתיבין קומי רב, חד אמר 'יהודים' וחד אמר 'יהודיים', 

ולא חזר חד מינהון". ודייק הכס"מ קל וחומר: "משמע דבספר תורה מדקדקין". 

ד ה( על טעויות 	. )ד,  ציין הכס"מ למקור מירושלמי במגילה  בהצעה שנייה משלו 

בקריאת התורה: "ר' שמעון שרה, ר' חיננא בא אנדריי בשם ר' זכיי דכבול: טעה 

בין תיבה לתיבה — מחזירין אותו. אמר ר' ירמיה לרב זעורה: ועבדין כן ]=האמנם 

כך עושים[?! אמר ליה: ואדיין את לזו ]=ועדיין אתה מפקפק בכך[?! אפילו טעה 

ל'ואם' — מחזירין אותו".7 משמע שיש לדקדק "אפילו בדקדוק אות  'אם'  בין 

אחת", ואם לא דקדק מחזירים אותו.

 ראו אצל הרב ד"ר משה פינצ'וק, 'תלמוד ירושלמי מסכת מגילה — פרק ד הלכה א: מהדורה ופירוש מקיף',  .6

אוניברסיטת בר אילן תשס"ח, עמ' 55–56, 66.

מקיף',  ופירוש  מהדורה  ד:  פרק  מגילה  מסכת  ירושלמי  'תלמוד  פינצ'וק,  משה  ד"ר  הרב  גרסת  פי   על  .7

אוניברסיטת בר אילן תשע"ב, עמ' 124–127.



153  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

שיטת המנהיג – אין להחזיר את הטועה בקריאתו משום הלבנת פנים
בניגוד לשיטת הרמב"ם ודעימיה, כתב ראב"ן הירחי בספר המנהיג שאין להחזיר את 

הקורא בתורה ששגה, ושיש בכך אף הלבנת פנים ברבים. דברי המנהיג הם מעמודי 

התווך של הסוגיה, נידונו רבות בדברי הפוסקים, ועל כן נביאם במלואם )ספר המנהיג, 

הלכות שבת, מוסד הרב קוק תשנ"ד, עמ' קס-קסא(: 

על  לו  להגיה  שלא  לו  טוב   — אותו  המְְקַַרֵֵא  החזן  או  בתורה,  הקורא  טעה  אם 

קריאה,  ידי  יצא   — שטעה  פי  על  אף  כי  ברבים.  פניו  את  מלהלבין  שגגותיו, 

ולאברהם  'הָָרֹֹן'  לאהרן  קרא  שאם  "מנין  ב(:  רבה  השירים  )שיר  במדרש  דאמרינן 

'אברם' שיצא ידי חובתו? שנאמר: 'ודגלו עלי אהבה' )שיר השירים ב, ד(". 

י( "קסם על שפתי מלך במשפט  )טז,  פירוש ]="ודיגלו"[ — ושקר שלו. במשלי 

לא ימעל פיו" — ]=ובתרגום על אתר:[ בדינא לא לידגול פומיה. תלמידי חכמים 

המדגילין זה לזה בהלכה )שבת סג, א(. וכן פרש רבנו יעקב מ"כ ]=רבינו תם מנוחתו 

כבוד[ פרק אין מעמידין בעבודה זרה )כב, ב, תוספות ד"ה רגלא(: דיגלא בחבריה ידע 

]=שקרן בחבירו מכיר[, ואלו הן ראיותיו. 

אך אם טעו ביתרון אות אחת או בחסרון, או שקרא לדל"ת רי"ש או לרי"ש דל"ת, 

בדבר שהוא כלפי מעלה, שהוא כמחריב את העולם — 'אין עצה ואין תבונה לנגד 

יי'' )משלי כא, ל(. ויש עלינו להגיה לו בקול רם עד שיחזור בו לקרות כהוגן וכדת.

באלו סוגי טעות עסק המנהיג?

את  משנות  שאינן  לטעויות  רק  שהתייחס  המנהיג  דברי  את  שהבינו  אחרונים  יש 

משמעות המילה,8 אך מדברי ספר המנהיג מבואר בהדיא שעסק בכל סוגי טעויות 

דבריו  את  שכתב  מכך  ראשית,  המילה.  משמעות  את  שמשנות  כאלו  גם  הקריאה, 

בסתמיות, ולא חילק בין טעות לטעות, מבואר שכל טעות שטעה בה הקורא אינה 

מעכבת את הקריאה, וממילא אין לתקנו עליה כדי שלא להלבין את פניו. שנית, אחת 

הדוגמאות שציטט בשם המדרש היא הקורא לאברהם "אברם". שינוי כזה לכאורה 

 האליה רבה )קמב, ב( כתב שהדוגמה שמביא ספר המנהיג לטעות שלא מחזירים עליה היא כזו שלא משנה  .8

משמעות: "הנה בתשובת בית יעקב סי' ע"ו תמה על רמ"א, שהוציא עיקר חילוק זה דהענין משתנה מפסקי 

מהרא"י ]=תרומת הדשן[ סי' קפ"א, ושם מבואר דאפילו משתנה ענין אין מחזירין, שהרי כתב: הקורא לאהרן 

'הָָרֹֹן', יצא 'יוצא'. ע"כ. ולא קשיא מידי, שהרי הב"י בשם מהרי"ן חביב כתב דאהרן-'הָָרֹֹן' לא הוי שינוי בענין. על 

כרחנו לומר דרמ"א לא הוציא חילוק זה אלא מב"י שכתב להדיא כן". ומשמע מדברי הא"ר שכן סובר גם ספר 

המנהיג עצמו, שעליו מתבסס תרוה"ד בדבריו. גם משו"ת דברי מלכיאל ומשפטי עוזיאל )המובאים להלן( עולה 

שכך הבינו את דברי ספר המנהיג.



 בארות |  154

ץיי וריאי ברה

משנה את משמעות המילה, שהרי ה' בעצמו שינה את שמו של אברם ל"אברהם" כי 

"אב המון גוים נתתיך" )בראשית יז, ה(, וזו משמעות שאינה כלולה בשם אברם. 

בנוסף, מסוף דברי ספר המנהיג מוכח שעסק גם בטעות המשנה את המשמעות. 

שכן כתב שאם "קרא לדל"ת רי"ש או לרי"ש דל"ת, בדבר שהוא כלפי מעלה, שהוא 

ואין תבונה לנגד  "אין עצה  כי  כמחריב את העולם" — או אז מחזירים את הקורא, 

ה'". ללא ספק כוונתו לרמוז למדרש: "שמע ישראל ה' א-לוהינו ה' אחד, אם אתה 

עושה דל"ת רי"ש — מחריב אתה את העולם" )משנת רבי אליעזר, פרשה יב(.9 כלומר אם 

יקרא "ה' אחר" במקום "ה' אחד", הריהו כמחריב את העולם. הרי שדווקא על שינוי 

משמעות שיש בו חירוף כלפי מעלה הורה המנהיג להחזיר, אך על שינוי משמעות 

שאין בו חירוף — לא. 

היא  שדעתו  המנהיג,  דברי  סיפת  את  שראו  בלי  גם  האחרונים,  רוב  הבינו  וכן 

שאין להחזיר את הקורא על שגגותיו גם אם משמעות המילה השתנתה. כ"כ הב"ח, 

אליה רבה, בית יעקב, פמ"ג, מטה יהודה, מגן גיבורים, חיי אדם,10 מקראי קדש ועוד. 

דברי כולם מובאים להלן, איש במקומו.

מעכבת  חובה  כוללת  אינה  התורה  קריאת  תקנת  המנהיג,  שלשיטת  נמצא 

לקרוא באופן מדויק ומדוקדק, אלא העיקר שהקורא קרא מתוך ספר התורה, תוך 

ידי  השתדלות לקרוא באופן הנאמן לכתוב, ואם טעה — "אף על פי שטעה — יצא 

קריאה" ו"דילוגו עלי אהבה". וכיוון שכך, אין להעיר לו על שגגותיו, כדי שלא להלבין 

את פניו.

הגרסאות במדרש שיר השירים רבה

דברי המנהיג מבוססים על שיר השירים רבה )פרשה ב(, וזו גרסתו שעומדת בפנינו: 

"אמר ר' יששכר: תינוק שקורא למשה — משה, לאהרן — אהרן, לעפרן — עפרן, אמר 

הקדוש ברוך הוא: וליגלוגו עלי אהבה". ביאר רבי יששכר בער כ"ץ, תלמיד הרמ"ק, 

וכן  ככתיבתו,  מַַשה  קורא  הוא  שלמֹֹשה  שהכוונה  אתר,  על  כהונה  מתנות  בפירושו 

אהרַַן, עפרַַן, כי ספריהם לא היו מנוקדים, "ולגלוגו — דבורו המגומגם". וזכר לדבר: 

"רבו של יואב שלימדו "תמחה את זָָכָָר עמלק" )בבא בתרא כא, א(.11 

 מדרש זה הובא בספר המנהיג, הלכות תפילין, מהדורת מוסד הרב קוק תשנ"ד, עמ' תריא-תריב. .9

 שכתב בחלק א כלל לא סע' לא, שאם קרא לאהרן 'הָָרֹֹן' זהו שינוי משמעות )וכתב שלכתחילה מחזירים  .10

אותו, ואם כבר בירך אין מחזירים אותו(.

 יצוין שרבי שמואל יפה אשכנזי )נולד בשנת ה'רפ"ה ]1525[(, בספר יפה קול על מדרש שהש"ר שם )ד"ה וכן  .11

לרבי אחא(, התייחס לפער בין גרסת המדרש שלפנינו שמוזכרת למעלה )אהרן — אהרַַן(, ובין הגרסה שהופיעה 

הָָרֹֹן(, וכך כתב: "וכתבו התוס'... דבמדרש נמי  לפני ספר המנהיג, בעלי התוספות וראשונים נוספים )אהרן — 

משמע 'ודגלו' לשון מעילתו, דקאמר: מנין לקורא בתורה שקרא לאהרן 'הָָרֹֹן' יצא? — פירוש: אע"פ שלא קרא 



155  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

ולאברהם  'הָָרֹֹן'  לאהרן  קרא  שאם  "מנין  שונה:  המנהיג  גרסת  כאמור  אמנם, 

ד(". לא מדובר  ב,  )שיר השירים  'ודגלו עלי אהבה'  ידי חובתו? שנאמר:  'אברם' שיצא 

על תינוק הקורא בתורה, אלא ככלל — על מי שקרא בתורה כדי לצאת ידי חובתו, 

ומבואר שגם אם טעה יצא ידי חובה.

תם  ורבנו  דומה,  בגרסה  המדרש  הובא  רגלא(  ד"ה  ב,  כב  זרה  )עבודה  בתוספות 

ידי חובה  יציאה  יעקב מ"כ"( הסבירוֹ אף הוא לעניין  "רבנו  )הנזכר לעיל בספר המנהיג בשם 

בקריאת התורה:

שני תלמידי חכמים המדגילין זה לזה בהלכה הקדוש ברוך הוא אוהבן, שנאמר 

על  עומדים  ואינם  לזה  זה  המכחישין  תם:  רבינו  ומפרש  אהבה",  עלי  "ודגלו 

"ודגלו"  משמע:  נמי  ובמדרש  אוהבן...  הוא  ברוך  הקדוש  הכי  אפילו  העיקר,12 

 — שיוצא?"  הָָרֹֹן  לאהרן  שקרא  בתורה  לקורא  "מנין  דקאמר:  מעילתו,  לשון 

פירוש, שאף על פי שלא יקרא האלף — "שנאמר 'ודגלו עלי אהבה'". 

יותר ברור: "מנין לקורא בתורה". ממילא משמע שלפנינו דין  כאן הנוסח הוא עוד 

באופן  אות  המשמיט  הרמב"ם:  שפסק  מהדין  שונה  בתורה,  הקריאה  בדיני  ברור 

שנאמר  מפני  הקריאה,  תקנת  חובת  ידי  יצא   — לנו  המוכרת  המילה  את  שמשבש 

"ודגלו עלי אהבה". 

את המדרש בגרסה דומה הביאו גם הראבי"ה )חלק א, מסכת ברכות, סי' נב( ותוספות 

הר"ש משאנץ )עבודה זרה כב, ב(. גם רבי יחזקיהו ממגדבורג )מהרי"ח(, מבעלי התוספות, 

הביא בחידושיו על הש"ס )שבת סג, א( מדרש זה, ובהגהות אשרי על פסקי הרא"ש )שבת 

ו, סע' יג הגהה ב( הביא את דבריו. 

וכן במהרי"ל שנשאל: "אם החזן שאינו רגיל בסידרה ]=בפרשת השבוע[ יכול 

נגינותיו"  אַַחַַר  בס"ת  עמו  לקרות  יכול  לתורה[  ]=העולה  והקורא  בחומש,  לקרות 

)שו"ת מהרי"ל החדשות, סי' כג(, דהיינו שאחד מן הציבור )"החזן"( יקרא בקול את הקריאה 

והשיב, שלעניין  בדייקנות.  מן הכתב  יקרא אחריו  וכך העולה לתורה  מתוך חומש, 

ואין לפקפק על  ו"מנהג צרפתים כן"  קריאת החזן בקול מתוך חומש מותר, הואיל 

המנהג. ובתוך דבריו כתב ש"אף אם ]=הקורא בתורה[ לא היה מכוין הנגינות כל כך, 

כי בסמוך לא אמרו אלא תינוק שקורא  ואני לא מצאתי המדרש הזה,  'ודגלו עלי אהבה'.  האל"ף — שנאמר: 

למשה וכו', והיינו שטועה בקריאת הנקודה, שקורא ה'חולם' כ'פתח' לפי שאינו מלא, ובתינוק מיירי, ולא לענין 

חובת קריאה. ועוד, דדריש 'דגלו' לשון לגלוג, ולא לשון דגול ומעילה".

 ביאר ר"ש משאנץ על אתר )עבודה זרה כב, ב( את דברי רבינו תם: "שמשקרין זה לזה בהלכה, שמתווכחין  .12

זה עם זה בהלכה ומכחישין, ואין יכולים לעמוד על מסקנא דשמעתא, אפילו הכי הקב"ה אוהבן" וכו' )תוספות 

רבינו שמשון ב"ר אברהם משאנץ על מסכת עבודה זרה, ניו יורק תשכ"ט, עמ' עה(.



 בארות |  156

ץיי וריאי ברה

בשעת  עליו  לסמוך  הוא  וכדיי  יצא',   — 'הָָרֹֹן'  לאהרן  קורא  'אם  במדרש:  איתא  הא 

ושיטת  רבה  השירים  בשיר  הגרסה  יסוד  על  כלומר,  פליג".  הרמב"ם  כי  אף  הדחק, 

בשעת  ולסמוך  הרמב"ם,  דברי  את  לקבל  שלא  המהרי"ל  הכריע  ודעימיה,  המנהיג 

הדחק על קריאה משובשת.

תרומת הדשן — בשעת הדחק קוראים בתורה גם כשיהיו טעויות

רבי ישראל איסרלן, בעל תרומת הדשן, נשאל על מקום בו "אין מי שיודע לקרות 

בתורה כהלכה בדקדוק ובטעמים", או שהקורא לא הכין את הקריאה, האם אפשר 

לקרוא בתורה או לא )שו"ת תרומת הדשן, פסקים וכתבים, סי' קפא(. 

פי שכתב הרמב"ם שאם  "ואף על  יקראו בתורה",  "נראה דאפילו הכי  והשיב: 

טעה הקורא בדקדוק אחד מחזירין אותו — משמע קצת דאפילו בדיעבד לא יצא", 

מכל מקום "כתב בטור אורח חיים דראבי"ה13 פליג אהא", וסובר שאין להכלימו כי 

אשרי  בהגהות  גם  שהובא  השירים  שיר  במדרש  כמבואר  חובה,  ידי  יצאו  בדיעבד 

בשם מהרי"ח.14 "משמע בפשיטות דבשעת הדחק קורין לכתחילה בדרך זה". והעיד 

גדולים, שטעו הקוראים  "וכן ראיתי כמה פעמים לפני רבותי ושאר  תרומת הדשן: 

בדקדוקי טעמים, וגם בפת"ח וקמ"ץ סגו"ל וציר"י, אף על פי שגערו בו קצת, מכל 

מקום לא החזיר מהן".15 

עלולות  כאשר  גם  בברכה  בתורה  לקרוא  הדחק,  בשעת  אפוא,  התיר  תרוה"ד 

מי  "אין  שבו  מקום  על  היתה  )השאלה  משמעות  שינוי  בהן  שיש  טעויות  בקריאה  להיות 

יודע לא לטעות בטעות המשנה  ולא סביר שהקורא  שיודע לקרות בתורה כהלכה בדקדוק ובטעמים", 

את המשמעות, אך טועה בטעויות ניקוד שאינן משנות את המשמעות. ועוד, בדבריו הסתמך תרוה"ד על 

ספר המנהיג, שאף הוא התיר שלא להחזיר על טעות של שינוי משמעות(. ועוד הסתמך על רבותיו 

שטעות  הגם  ניקוד,  טעויות  על  הקוראים  את  מחזירים  היו  שלא  גדולים"  "ושאר 

המילה  משמעות  את  לשנות  יכולה  לסגו"ל  ציר"י  בין  או  לקמ"ץ  פת"ח  בין  בניקוד 
)למקפידים להבדיל ביניהם(.16

בשו"ת מהר"י ברונא )סי' צ(, הביא את תשובת תרוה"ד בשינויי לשון קלים )מבלי 

 אף שכאמור גם הראבי"ה גרס בדומה בשיר השירים רבה, לפנינו עניין זה הובא בטור בשם ספר המנהיג. .13

 לעיל בהגהות אשרי הובא בשם ר"י, ואולי הכוונה לאותו מחבר. .14

 אמנם הסכים תרוה"ד שאם יש מי שיודע לקרוא בדקדוק, לא יקרא מי שאינו יודע, וכן הקורא היודע לא  .15

יקרא בלא להכין את הקריאה ולדקדק בה, ו"כדאיתא בהגה"ה באשירי דלעיל. דהני מילי דלית רבא למגמר".

לכאורה  משמע  שטעו,  הקוראים  בעלי  את  החזירו  לא  שרבותיו  תרוה"ד,  של  שמעדותו  לציין  יש   אמנם  .16

שגם לכתחילה לא מחזירים, ולא רק בשעת הדחק! ואולי פער זה הוא המקור להבנתו של הרמ"א המובא להלן, 

שמדבריו נראה שהבין שפסק התרוה"ד עולה בקנה אחד עם תירוצו השני של מהר"י בן חביב )המובא להלן(, 

שעל טעות שמשנה את משמעות המילה לכתחילה מחזירים, אך כשאין אפשרות להחזיר, כגון במניין שאין שם 

מי שיודע לתקן את הקורא, סומכים על ספר המנהיג וקוראים בברכה.



157  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

לציין שהוא החתום עליה(, אך בסוף התשובה נוספה פיסקה שאינה בתרוה"ד: "כן הוריתי 

להיות אחד עומד אצל החזן עם חומש, ואז הוי כמו ראוי לבילה, שאין בילה מעכבת, 

ולא פסיק רישיה. גם שמעתי שכן נהגו בכל ארץ צרפת וספרד ובארץ ישראל, לבד 

הרי  חומש,  עם  אדם  בתורה  הקורא  לצד  עומד  שכאשר  כוונתו,  הללו".  במדינות 

שהאפשרות לתקן כבר הוסדרה והקריאה נעשית כתקנה.

תשובת תרומת הדשן הובאה להלכה בשולחן ערוך ונדון בדבריו להלן.

סיכום ביניים
אם כן, נחלקו הרמב"ם וסיעתו כנגד המנהיג וסיעתו, על בסיס מחלוקת בין המשתמע 

ובין המשתמע ממדרש שיר השירים רבה בגרסאותיו, האם  מן התלמוד הירושלמי 

יוצאים. הרמב"ם  ידי חובת הקריאה בתורה בקריאה עם שגיאות, או שאין  יוצאים 

סבר שיש לעצור את הקריאה עד שיתקן הקורא, ואילו המנהיג סבר שניתן להמשיך.

שלוש שיטות בהסברת דברי הטור 
כמו  בדקדוק  טעות  אם  והרמב"ם,  המנהיג  מחלוקת  את  הביא  א(  קמב,  )או"ח  הטור 

אהרן-הָָרֹֹן מעכבת או לא: 

כתב בעל המנהיג: אם טעה הקורא או החזן המקרא אותו — טוב שלא להגיה 

ידי  יצא  בה  שטעה  פי  על  דאף  פניו,  להלבין  שלא  ברבים,  שגגותיו  על  עליו 

כתב:  ז"ל  והרמב"ם  יצא.   — "הָָרֹֹן"  לאהרן  קרא  שאם  במדרש  דאיתא  קריאה. 

קרא וטעה אפילו בדקדוק אות אחת — מחזירין אותו עד שיקראנה בדקדוק.

הבית יוסף )או"ח קמב, א( הביא את דברי מהר"י בן חביב שהקשה על סתירה לכאורה 

בדברי הטור, שהרי בסי' קמ"ב פשט הדברים שהטור לא הכריע במחלוקת הרמב"ם 

הנ"ל, שהטעם  א( הביא את דברי אביו הרא"ש  )קמא,  ואילו בסימן הקודם  והמנהיג, 

שתיקנו ששליח ציבור יקרא בתורה עבור הציבור ולא העולה, "לפי שאין הכל בקיאין 

בטעמי קריאה, ואין הציבור יוצאין בקריאתו". משמע שאם הקורא טעה — הציבור 
לא יוצא ידי חובת הקריאה, כשיטת הרמב"ם וכנגד שיטת המנהיג.17

המנהיג[  ]=שיטת  זה  כי  לומר  "יש  א':  תירוץ  דרכים:  בשתי  תירץ  מהריב"ח 

 מדברי מהר"י בן חביב משמע שהבין שהטור הכריע כדעת המנהיג, שאם לא כן, הקושיה מסימן קמ"א לא  .17

מובנת — הלא אפשר לומר שהטור נוקט לעיקר את דעת הרמב"ם שאותה הביא בסוף דבריו, ודברי הרא"ש 

שצוטטו בטור בסי' קמ"א הולמים אותה! 

)א, לא, לא(  וכפי שכתב בהדיא החיי אדם  באופן פשוט, גם מתרצי קושיית מהריב"ח הבינו כך בדעת הטור, 

זה, שהטור נקט לעיקר כדעת  )קמב, א( כתב בפשיטות לתרץ את הקושיה באופן  גם הב"ח  המובא בהמשך. 



 בארות |  158

ץיי וריאי ברה

בדיעבד, ודברי הרא"ש לכתחלה", כלומר שבדיעבד הכרעת הטור אינה כרמב"ם אלא 

כמנהיג, שאין להחזיר את הקורא שטעה. רבי יצחק אבוהב אף הוא תירץ כתירוץ זה 

)או"ח קמב, א(. תירוץ ב': "זה שכתב בעל המנהיג הוא בטעות שאין בו שינוי ענין, ודברי 

הרא"ש בטעמים שהם פירוש הפסוק ממש".18 

תירוץ שלישי לקושייה הביא הדרישה )או"ח קמב, א(. תחילה הציע לתרץ ש"בעל 

המנהיג איירי ביחיד שקורא לעצמו, ולא להוציא הציבור ידי חובתן, ולכך אם טעה 

יצא. אבל דברי הרא"ש מיירי בשליח צבור דמוציא רבים, ולכך אין יוצאין בקריאת 

הבלתי יודע". אולם בהמשך תירץ ש"המנהיג איירי ביודע לקרות, אלא שטעה, ולכך 

לית לן בה. אבל דברי הרא"ש מיירי באינו יודע לקרות כלל.19 ובפרישה )קמב, א( כתב: 

ועיין בדרישה".  לקרות,  שיודע  פירוש:  קריאה.  ידי  יצא   — בה  שטעה  פי  על  "דאף 

מבואר שנקט את תירוצו השני כעיקר להלכה )וכן כתב באפרקסתא דעניא ב, או"ח כג(.

"ולעניות דעתי  זה את הסתירה בדברי הטור:  יאיר בכרך תירץ באופן  גם רבי 

נראה דלא קשיא מידי ממה שכתב הרא"ש, דגם המנהיג לא סבירא ליה להכשיר רק 

יודע וטעה, או יודע והוא עלג בלשונו, שכל זה בכלל 'ודילוגו עלי אהבה'. מה שאין כן 

בלתי יודע, ודוק" )מקור חיים, או"ח קמב, א(.

הטור:  בדברי  הסתירה  את  לתרץ  כיצד  עיקריות  גישות  שלוש  שישנן  הרי 

בשגיאות.  גם  חובה  ידי  יצאו  ובדיעבד  שגיאות,  ללא  לקרוא  צריך  1. לכתחילה 

2. בטעות שמשנה את משמעות המילה אין יוצאים ידי חובה, ובטעות שאינה משנה 

הרמב"ם )אמנם הב"ח עצמו פסק כמנהיג, וכדלקמן(. וכ"כ הפמ"ג )קמב א"א א(, שקשה רק "אם נאמר דהטור 

כבעל המנהיג סובר", אולם למעשה "המחבר פסק כר"מ, וכן פסק הטור... ולא קשה מידי קושית מהרי"ן חביב".

 יצוין כי בהמשך דבריו הביא הבית יוסף את דברי הכלבו שראינו למעלה, שרק על טעות של העולה לתורה  .18

מחזירים כי בירך על הקריאה, ולא על טעות של הקורא בתורה. אולם הקשה על דבריו, ועל יסוד חילוק זה 

של מהר"י בן חביב כתב ש"אפשר לקיים דבריו בטעות שאין המשמעות משתנה, ואפילו בטעות כזה מחזירין 

לקורא" )אמנם, לכאורה לא מובן, מבחינה מעשית, כיצד ניתן להחזיר עולה לתורה שלא שינה את משמעות 

יחזירו את העולה  ואיך  והקהל שומע רק את הקורא בתורה,  המילה, שהרי הוא קורא את הפסוקים בשקט, 

שאינו  דבר  על  אף  אותו  מחזירים  בעצמו,  לתורה  עולה  בתורה  הקורא  שכאשר  הב"י  כוונת  ואולי  שטעה?! 

משנה את המשמעות. וצ"ע. על כל פנים, כמובא לעיל בהע' 5, מהריק"ש פסק כדעת הכלבו וכחילוק זה של 

הב"י(. בחתימת דבריו הביא הב"י את עדות תרומת הדשן על רבותיו שלא היו מחזירים את הקורא בתורה אלא 

גוערים בו.

 והוסיף הדרישה שעל פי זה מבואר כיצד יְְיַַשב המנהיג את דברי הירושלמי שמחזירים את הקורא על אם- .19

ואם, שלכאורה סותרים את הוראתו, וכתב ש"איכא למימר דירושלמי איירי באינו יודע לקרות כלל".

צורת  אפילו  מכיר  ש"אינו  והתברר  לתורה  שעלה  אדם  לגבי  שנשאל  מהראנ"ח,  הזכיר  דומה  חילוק  ואגב, 

האותיות", האם להעלות אחר תחתיו או שמותר לתת לו לקרוא )עם הקורא בתורה(. והשיב שמחלוקת המדרש 

והירושלמי, ובעקבותיהם המנהיג והרמב"ם, היא לעניין אדם שלא מדקדק, וקורא "הָָרֹֹן" במקום אהרן וכיוצא 

בזה, "אבל מי שאינו יודע לקרות כלל, לא קריאה מדוקדקת ולא קריאה משובשת, וכל שכן שאינו מכיר צורת 

האותיות כלל, כנדון דידן — ליכא מאן דפליג שאינו עולה למנין שבעה, וצריך להעלות אחר תחתיו" )שו"ת מים 

עמוקים א, סי' יג(.



159  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

יוצאים. 3. בקריאה של אדם שאינו יודע לקרוא כראוי אין יוצאים, ובקריאה של אדם 
שיודע לקרוא אך טעה יוצאים.20

הכרעת האחרונים
המחמירים כרמב"ם

השולחן ערוך )או"ח קמב, א( הביא את דברי הרמב"ם ללא כל סייג: "קרא וטעה, אפילו 

בדקדוק אות אחת — מחזירין אותו".21 על פניו, הדברים הם כפשוטם, ואכן בביאור 

הגר"א )שם ס"ק א( כתב שלשיטת השו"ע, גם אם טעה וקרא "יהודיים" במקום "יהודים", 

אף שאין כאן שינוי משמעות — צריך לחזור, "וכל שכן בטעות גמור". ומשמע שכך 
נקט הגר"א למעשה.22

המחמירים כרמב"ם אולם מקילים בטעות ללא שינוי משמעות בניקוד ובטעמים

אולם, היו שככלל פסקו כרמב"ם ואחריו השו"ע, וחילקו בין טעות בעלת משמעות 

שאז מחזירים, ובין טעות שאין לה שום משמעות שאין מחזירים, ואף אסור להחזיר 

משום הלבנת פנים )כשיטת המנהיג(. 

נקודות,  או  טעמים  שב"דקדוק  סייג  אך  כרמב"ם,  שפסק  חדש  הפרי  ביניהם, 

בדבר שאינו משנה שום משמעות — אין מחזירין אותו, אבל גוערין בו" )או"ח שם ס"ק 

א(. מקור דבריו בהעמדתו )שם ב( את דברי תרומת הדשן הנ"ל על מניין שאין בו מי 

פירוש  'הָָרֹֹן',  לאהרן  כגון  "דוקא  הן  שהטעויות  במציאות  שמדובר  לקרוא,  שיודע 

שלא קרא האלף, או יהודים 'יהודיים' וכיוצא. אבל אם טועה בטעות שמשנה הענין, 

וכגון שבמקום חֵֵלֶֶב קורא 'חָָלָָב' או איפכא, וכן במקום זֵֵכֶֶר קורא 'זָָכָָר', כגון 'תמחה 

את זָָכר עמלק' וכיוצא בזה, ואין שם יודע שיוכל להחזירו מטעותו — פשיטא שאין 
מברכין בתורה ואין מפטירין בנביא. נראה לי ברור".23

כדברי הפרי חדש כתב גם רבי ישראל יעקב אלגאזי, מרבני איזמיר וירושלים: 

"שלא כדברי מור"ם ]=הרמ"א, דלהלן[ שכתב דוקא בשינוי שמשתנה הענין, דליתא, 

שאפילו בטעות שאין המשמעות משתנה — מחזירין לשליח צבור", אך גם הוא סייג 

 וכאמור, לדעת הב"ח והפמ"ג התירוץ הוא שהטור סובר כרמב"ם ולא כספר המנהיג )לעיל הע' 17(. .20

 ובסעיף הבא הביא השו"ע את תשובת תרומת הדשן: "ויישוב שיש שם מנין, ואין מי שיודע לקרות בתורה  .21

כהלכתה בדקדוק ובטעמים — אפילו הכי יקראו בתורה בברכה כהלכתה". נדון בדברים אלה להלן.

 אמנם הביאור הלכה )או"ח קמב, א ד"ה אין מחזירין אותו( כתב שמסתבר שגם הגר"א יודה לחילוקו של  .22

הפר"ח המובא להלן.

 אולם כפי שהובא לעיל, העמדה זו בדברי תרומת הדשן דחוקה הן מצד הישענות תרומת הדשן על דברי  .23

ספר המנהיג, שמדבריו מבואר שהמדובר הוא גם בטעויות שמשנות את משמעות המילים, והן מצד עצם דברי 

תרומת הדשן.



 בארות |  160

ץיי וריאי ברה

אין   — משמעות  שום  משתנה  שאינו  בדבר  נקודות,  או  טעמים  ש"בדקדוק  וכתב 

מחזירין אותו אבל גוערין בו" )אמת ליעקב, משפט קריאת ספר תורה לשליח ציבור, סע' א(. 

וכן פסקו כפר"ח רבי ישמעאל הכהן )שו"ת זרע אמת ב, סי' קכט(, החיד"א )לדוד אמת סי' 

ז, סע' ד-ו( וכף החיים )או"ח קמב, ס"ק ב(. וכן רבי דוד משרקי, בעל שתילי זיתים, הדגיש כי 

"להחזיר הקורא, ולהכלימו על נח ונד ורפה ודגש ומלעיל ומלרע, בדבר שאינו משנה 

שום משמעות — לא מצינו לשום פוסק. אדרבה, אשכחן למקצת הפוסקים שחשו על 

בושתו של הקורא אפילו בטעות גמורה". והביא את דברי המנהיג. עוד כתב, שלמרות 

שלהלכה מחזירים על חסרון אות, ושלא כדעת המנהיג, "אבל בדקדוק טעמים, ונח 

ונד ורפה ודגש ומלעיל ומלרע — ודאי דחיישינן להלבנת פנים, וכדעת המנהיג" )שו"ת 

רביד הזהב סי' מא(.

גם ערוך השולחן )או"ח קמב, א-ד( כתב מדעתו ביאור דומה לזה של הפר"ח, אלא 

שכן  אמת",  ו"שניהם  למנהיג  הרמב"ם  בין  מחלוקת  אין  שלמעשה  וביאר  שהוסיף 

"ודאי אם הטעות בעצם התיבה, כמו כבש-כשב, אם-ואם וכיוצא בהם, אף שאין הענין 
משתנה — מכל מקום מחזירין אותו. אבל אם טעה בטעמים — אין מחזירין אותו".24

וכן פסק הרב חיים דוד הלוי: "והסכמת רוב גדולי הפוסקים האחרונים, שאפילו 

באופן שאין משתנה המובן, כגון מצרים-מצריים, אם-ואם וכדומה — מחזירים אותו. 

אבל בטעמים ונקודות, אם אין הענין משתנה — אין מחזירין אותו, אבל גוערין בו" 

)מקור חיים ג, קכה, ח(.

סיעת המקילים כמנהיג

המקילים כמנהיג אף לכתחילה

אמנם כמה אחרונים דחו את דברי הרמב"ם והשו"ע וקיבלו את דברי המנהיג להלכה. 

הבית חדש )או"ח קמב, א( הביא את תירוצו של מהר"י בן חביב בדברי הטור, שחילק 

בין טעות שיש בה שינוי משמעות לטעות שאין בה שינוי, אך דחאו, משום ש"בעל 

המנהיג ודאי בכל טעות קאמר שיצא, מדכתב בסתם ולא חילק". וכן פסק למעשה: 
"והכי נהוג, כבעל המנהיג, דלא כהרמב"ם".25

כוונת  "הָָרֹֹן",  לאהרן  שקרא  כגון  אות,  חסרון  של  דוגמה  מובאת  במנהיג  המוזכר  שבמדרש  שאף   והוסיף  .24

המנהיג היא שיש ללמוד מדברי המדרש שאם העוסקים "באלו שקורין בפני עצמם, אפילו בשינויי תיבות, חביב 

לפני הקדוש ברוך הוא — כל שכן בקורא בתורה בטעה בטעמים". ומנגד, "כוונת הרמב"ם הוא על שינויי תיבות". 

וכן לגבי טעות בניקוד, מה שפסק תרוה"ד שאין מחזירים הוא דווקא "במקום שלא נשתנה העניין, כמו שמָָים 

בקמץ, שמַַים בפתח, או אָָרץ בקמץ", "אבל במקום שהעניין נשתנה, כמו חָָלב בקמץ וחֵֵלב בצירי, וכיוצא בזה 

ודאי מחזירין אותו" לכל הדעות. אמנם כפי שראינו, בפשטות דברי המנהיג אינם מתפרשים כדברי ערוך   —

השולחן, ולשיטתו אין להחזיר גם על שינוי משמעות.

 אך ציין שכל זה "דוקא בדיעבד, אבל לכתחלה צריך לחזר אחר שליח ציבור הבקי בקריאה, וכמו שכתב  .25

הרא"ש. ופשוט הוא".



161  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

ש"בלונדון  העיד  החדשה,  בעת  ואנגליה  מצרים  מרבני  גאגין,  טוב  שם  הרב 

ואמשטרדם אינם מרשים להצבור לגעור בהש"ץ אם טעה בקריאת הפרשה", והביא 

סמך למנהגם )"אולי יש להם על מה שיסמוכו"( מדברי המנהיג, שלפי פשט דבריו "כונתו אף 

על שגיאות שמשתנות ההבנה לגמרי", שגם בהן "אין לנו רשות להלבין פנים ברבים" 

)כתר שם טוב א-ב, הוצאת מכון ג"ק תשנ"ח, עמ' רפז(.

המקילים כמנהיג בשעת הדחק

כפי שראינו למעלה, מהרי"ל ותרוה"ד פסקו כשיטת המנהיג בשעת הדחק. גם האליה 

רבה )קמב, ב(, אחר שהביא את דברי המגן אברהם )להלן( שסבר שמחזירים על טעות 

שמשנה את ההבנה, כתב: "אך ראיתי בב"ח שפסק נמי דכל טעות אין מחזירין, לכן 

בעל  מליסא,  לורברבוים  יעקב  ורבי  חוזר".  שאינו  מי  ביד  למחות  דאין  אני  אומר 

נתיבות המשפט, הביא בשמו של הא"ר ש"לכתחילה גוערין בו, ובדיעבד יצא" )דרך 

הא"ר  את  שציין  וכיוון  טו(.  בקריאה'  טעה  אם  יתנהג  האיך  'דין  התורה,  קריאת  הלכות  החיים, 

כמקור לדבריו, מבואר שגם הוא סובר שבדיעבד יצא אף בטעות שמשנה משמעות. 

גם המהרש"ם הביא את דברי הא"ר להלכה )דעת תורה או"ח קמב, א, 'ודוקא'(.

רבי יעקב שלום סופר, מפוסקי הונגריה )תרט"ו-תרפ"א(, הביא את קושיית הבית 

יעקב על הרמ"א,8 וש"הב"ח פסק דבכל טעות אין מחזירים", ולכן הסיק: "אין למחות 

ביד מי שאינו חוזר". והוסיף: "אולי יש לצרף גם כן שיטת הכלבו, דהאידנא שהש"ץ 

קורא ולא המברך אין חוזרים, הגם שדבריו נפלאים, כמו שתמה בב"י" )ספר תורת חיים, 

או"ח שם(.

לוט  "ויאמר  אודות מקרה שהקורא קרא את הפסוק  נשאל  רבי שלמה קלוגר 

אליהם אל נא אֲֲ-דֹֹנָָי" )בראשית יט, יח(, וקרא "אֲֲדֹֹנִִי" עם נו"ן בחיריק במקום קמץ. אחר 

הפר"ח,  דברי  פי  על  והשיב  לעשות,  מה  כדת  קלוגר  ר"ש  את  שאלו  מוסף  תפילת 

דבריו  בסוף  אולם  ולקרוא.  לחזור  וצריך  חובה,  ידי  יוצאים  לא  משמעות  שבשינוי 

כתב: "שוב ראיתי בשם האליה רבה... דאין מחזירין אותו", אך כתב שגם הא"ר "מודה 

בנידון דידן, שמשנה מקודש לחול והוי שינוי גמור, והוא לא מיירי רק מ'יעשה' בצירי 

ואינו משתנה  פנים מוכח הכונה של עשיה,  כל  יַַעֲֲשֶֶׂה[, דעל  או  ]=יֵֵעָָשֶֶׂה  או בפתח 

שינוי ממש, אבל כל דהוי שינוי רב, ומקודש לחול — ודאי הוי כלא קרא כלל, וכחיסר 
תיבה אחת" )ספר סת"ם, קריאת התורה יב(.26

יודה במקרה של שינוי  נוקט כא"ר, אלא שסובר שגם הא"ר   אולם לא מבואר מדבריו האם להלכה הוא  .26

מקודש לחול, או שנוקט להלכה כפר"ח, ורק לרווחא דמילתא מבאר שגם הא"ר יודה לו במקרה כזה.



 בארות |  162

ץיי וריאי ברה

הסוברים שמחזירים רק על שינוי שמשנה משמעות

בתורה  הקורא  שכאשר  הוא  הטור,  בשיטת  חביב  בן  מהר"י  השני  התירוץ  כזכור, 

שגה ושינה בשינוי שיש בו משמעות — מחזירים אותו, וכאשר שינה "בטעמים שהם 

פירוש הפסוק" — אינו חוזר.

לבין  מהריב"ח  של  השני  התירוץ  בין  שילב  א(  קמב,  )או"ח  הרמ"א  לכך,  בהתאם 

המחמיר,  הרמב"ם  דברי  את  שהעתיק  השו"ע  דברי  ועל  הדשן,  תרומת  תשובת 

טעה  אם  אבל  הענין,  זה  ידי  על  שמשתנה  בשינוי  "דוקא  שמחזירים  וכתב  הסתייג 

בנגינת הטעם ]=טעמי המקרא[ או בניקוד — אין מחזירין אותו, אבל גוערין בו".27 
וכדברי הרמ"א פסק גם הלבוש )או"ח קמב, א-ב(.28

על דברי הרמ"א שאין מחזירים את הקורא על טעות בניקוד, כתב המגן אברהם 

)א( שכל זה אם הטעות אינה משנה את משמעות המילה, אך אם יש שינוי משמעות 

 — בחטף  בחֲֲלב  בציר"י,  יֵֵעשה   — בפת"ח  יַַעשה  "כגון  מחזירים,  בניקוד  בטעות  גם 

בחֵֵלב בציר"י".

לא  ולמנהיג  טעות  כל  על  מחזירים  שלרמב"ם  אף  א(  )א"א  מגדים  הפרי  לדעת 

מחזירים גם על טעות שמשנה משמעות, הרמ"א חילק "בין נשתנה ענין, דזה מחזירין 

ולמרות  מחזירין".  אין  נשתנה  באין  אבל  המנהיג,  כבעל  דלא  ]=הרמב"ם[,  כר"מ 

על  סמך  הרמ"א  משמעות,  שמשנה  טעות  על  גם  מחזירים  לא  ותרוה"ד  שלמנהיג 

דעתם רק לעניין טעות שאינה משנה משמעות.29 ונראה שכך נוקט גם פמ"ג להלכה.

וכ"פ גם רבי שלמה מחלמא, בעל מרכבת המשנה על הרמב"ם: "ואם קרא וטעה, 

אפילו בדקדוק אות אחת — מחזירין אותו אם משתנה הענין. אבל אם טעה בניקוד 

עצי שטים  )שלחן  בו"  גוערין  אבל  אותו,  מחזירין  אין   — הענין  ולא משתנה  בנגינה  או 

ו, ה(. ובזר זהב שם )קפ( באר: "ויֵֵראה לי דהוא הדין בנגינות, אם קורא משרת במקום 

 להלן נדון בפירוש המונח "גוערים בו". .27

 כאמור לעיל, אף שמדברי תרוה"ד מבואר שבשעת הדחק קוראים בתורה בברכה גם כאשר ככל הנראה  .28

שהרמ"א  אפשר  טעויות,  על  קוראים  החזירו  לא  שרבותיו  והעיד  המילה,  משמעות  את  וישנה  יטעה  הקורא 

הבין שדעת תרוה"ד שלכתחילה יש להחזיר על טעות של שינוי משמעות, ורק בשעת הדחק סומכים על ספר 

המנהיג וקוראים בתורה בברכה גם כשטעויות של שינוי משמעות לא יתוקנו. ועל כל פנים, בשו"ת בית יעקב 

הנ"ל הקשה על הרמ"א: "האיך הכניס רמ"א דברי בעל תרומת הדשן, שהוא אליבא דהמנהיג שחולק על המחבר 

ש"ע, שהן דברי הרמב"ם!". 

 אכן, כאמור בשו"ת בית יעקב )סי' עו(, הקשה רבי יעקב אב"ד צויזמיר על דברי הרמ"א הללו כיצד פסק  .29

את דברי תרוה"ד רק לעניין שינוי שאינו משנה משמעות, וכתב: "ולעניות דעתי נראה דלסברת בעל תרוה"ד 

אפילו בטעות שהענין משתנה — נמי אין מחזירין אותו, שהרי התרוה"ד סמיך אדברי בעל המנהיג שכתב הטור 

שם דאין מחזירין בטעות", "ובעל המנהיג מביא ראיה מן המדרש שאמר שאם קרא לאהרן 'הָָרֹֹן' — יצא, והוא 

שינוי הענין". והמסקנה המתבקשת היא ש"בעל תרוה"ד, דאזיל בשיטת בעל המנהיג, סבירא ליה דאפילו הענין 

משתנה אין מחזירין".



163  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

מפסיק30 והענין משתנה — מחזירין אותו. ודלא כמו שאומרים ההמון שאם קרא את 

השם ]=שם ה'[ אין מחזירין בטעה בנגינה".

או  בניקוד  טעה  אם  רק  שלא  הרמ"א,  דברי  על  כתב  ד(  )קמב,  ברורה  המשנה 

הוסיף  או  חיסר  "אם  גם  אלא  מחזירים,  אין  משמעות  בטעמים בדבר שאינו משנה 

בפתח  'הָָרֹֹן'  לאהרן  שקרא  כגון  זה,  ידי  על  משתנה  הענין  שאין  במקום  אות  איזה 

בלא אל"ף, או למצרים 'מצריים' וכדומה" — אין מחזירים. ומאידך, אם שינוי הניקוד 

משנה את המשמעות — יש להחזיר גם על זה, וכן הזכיר את דברי שלחן עצי שטים, 
שגם על טעות בטעמים שמשנה המשמעות מחזירים.31

ורבי מלכיאל צבי הלוי טננבוים כתב ש"כבר הכריעו הפוסקים שאם לא נשתנה 

אלא  בלבד,  זו  ולא  להלכה".  הגר"א  דעת  נראה  "כן  ולשיטתו  חוזר",  אינו  הכוונה 

גם המדרש שעליו מתבסס ספר המנהיג, עוסק בטעות שלא משנה את  שלשיטתו 

דרכם  היה  המזרח  שבארצות  המהרי"ט...  שכתב  מה  "לפי  וביאר  המילה,  משמעות 

בשמות שיש בתחילתם אל"ף — להשמיט האל"ף, והיה ידוע לכל שאף שנקרא בפי 

כל בלא אל"ף, מכל מקום עיקר שמו הוא באל"ף". ולכן הקורא לאהרן "הָָרֹֹן", "הרי זה 

דומה לטעה בדבר שאינו משנה הכוונה, שאינו חוזר. ולזה כתבו הפוסקים שהמדרש 

איירי בדבר שאינו משנה הענין" )שו"ת דברי מלכיאל ה, כ(.

גם הרב בן ציון מאיר חי עוזיאל כתב ש"הלכה פסוקה היא: אם טעה בנגינת הטעם 

או בנקוד — אין מחזירין אותו, אבל גוערין בו". והזכיר את דברי הרמב"ם והמג"א, 

וכתב: "אבל בנגינת הטעם לכל הדעות אין מחזירין אותו, אלא גוערין בו קצת". "וכיון 

שאין מחזירין אותו, ממילא יוצא שאין אחר חוזר וקורא מה שקרא הראשון, כדי שלא 

לבייש את מי שקרא לפניו". אחר כך הביא את דברי המנהיג, והסיק: "הא למדת, שגם 

ברבים"  שגגתו  על  מגיהין  אין   — משתנה  הענין  ואין  הואיל  בקריאה,  אות  בחיסור 

)משפטי עזיאל ג, מילואים לאו"ח קמב, ח(. כלומר לדעת הרב עוזיאל, גם ספר המנהיג מודה 

שעל טעות שמשנה את ההבנה מחזירים, והרמ"א פסק כמותו. 

 בטעמי המקרא, טעמים "מפסיקים" — הם הקיסרים, המלכים, המשנים והשלישים — מפרידים בין המילים,  .30

כעין פסיק ונקודה, ואילו הטעמים "מחברים" — הנקראים "משרתים" — ממשיכים את המילים ברצף.

 בביאור הלכה )שם, ד"ה אין מחזירין( סיכם שיש שלוש דעות בפסיקת ההלכה: השיטה המחמירה: "בביאור  .31

אך  וכן פסק הפר"ח".  וכדומה...  'מצריים',  כגון מצרים —  הגר"א מפקפק אפילו במקום שאין הענין משתנה, 

גם לשיטתו, "אם לא טעה באותיות, אלא בניקודם או בטעמם, ואין הענין משתנה בשום דבר על ידי זה — אין 

מחזירין אותו, רק גוערין בו" )וציין שמסתבר שגם הגר"א מודה לסיוג זה של הפר"ח(. השיטה המקילה: "ובדרך 

החיים הפריז על המדה, ופסק דאפילו במקום שהענין משתנה, מי שנוהג להקל שלא להחזיר — אין למחות בידו. 

והביא זה מאליה רבה". אך כתב ש"לא מסתברא להקל כל כך בדבר שמעיקר הדין חוזר בכל גווני", אלא "די לנו 

להקל במה שהקיל הרמ"א" — היא שיטת האמצע המובאת במשנה ברורה.



 בארות |  164

ץיי וריאי ברה

מחמירים שהתחשבו בשעת הדחק בדעת המנהיג
בשני  המנהיג  בדעת  התחשבו  והשו"ע,  הרמב"ם  כשיטת  המחמירים  שגם  מצינו 

מקרים של שעת הדחק. המקרה הראשון הוא שאלת תרומת הדשן, כאשר אין במניין 

קורא מומחה, ומי שיעלה לקרוא בוודאי יטעה בטעויות של שינוי משמעות — והקילו 

לכתחילה לקרוא בתורה בברכה. המקרה השני הוא כאשר סיימו לקרוא בתורה, וגילו 

שטעו בשינוי של משמעות — והקילו בדיעבד שלא לחזור ולקרוא. אמנם היו שחלקו 

בשני מקרים אלו, ונציג את דברי שניהם בפרק זה.

קריאה כשיהיו טעויות של שינוי משמעות

המקילים לקרוא בברכה 

אדם  בו  שאין  מניין  אודות  הדשן  תרומת  נשאל  עליו  המקרה  לעיל,  שהתבאר  כפי 

שיודע לקרוא בתורה בדקדוק, מתייחס בפשטות למצב בו איש מהנוכחים אינו יודע 

תרוה"ד  פסק  זאת  למרות  המילה.  משמעות  את  וישנה  יטעה  שלא  באופן  לקרוא 

תרוה"ד  תשובת  את  פסק  ב(  )קמב,  השו"ע  בברכה.  לקרוא  ניתן  כזו  הדחק  שבשעת 

צפוי  הקורא  בו  למצב  גם  מתייחסת  פסיקתו  אם  האחרונים  שנחלקו  אלא  להלכה, 

לטעות ולשנות את ההבנה )בלי שיידעו לזהות זאת ולהחזירו( או לא. 

הלבוש )או"ח קמב, ב( הביא להלכה את דינו של תרומת הדשן, שגם במקום שאין 

וביאר ש"בשעת הדחק  אדם שיודע לקרוא בדקדוק אפשר לקרוא בתורה בברכה, 

כזה התירו להם שלא לבטל הקריאה". דבריו הם גם על טעות שמשנה את משמעות 

"דווקא  הוא  בדקדוק"  שיקראנה  אותו  ש"מחזירים  ביאר  א'  בסעיף  שהרי  המילים, 

בשינוי שמשתנה משמעות הענין ע"י כך, אבל אם טעה בנגינת הטעמים או בנקודות, 

ואין משמעות הענין משתנה בכך — אין מחזירים אותו, אבל גוערים בו". הרי שבסעיף 

ב' דיבר על טעויות שמשנות את משמעות הקריאה, ולכן במצב רגיל יש להחזיר את 

הקורא עליהן, אך בשעת הדחק, כדי "שלא לבטל הקריאה", קוראים גם בטעויות אלו.

משמע  שם  הדשן[  ]=תרומת  מהרא"י  דבפסקי  ש"אף  )ד(  רבה  האליה  והוסיף 

דלא יקרא למאן דאמר דמחזירין, מכל מקום לשולחן ערוך ולבוש סבירא להו לחלק 

אין  מדקדק  קורא  אין  כאשר  הרמב"ם  שלשיטת  הבין  תרוה"ד  אכן  כלומר,  בהכי". 

לקרוא כלל בתורה בברכה, אבל השו"ע והלבוש סברו שבשעת הדחק עדיפה קריאה 

בטעויות מהיעדרה לגמרי. וגם תרוה"ד עצמו כתב שלשיטת הרמב"ם "משמע קצת 

מסקנת  תרוה"ד  לשיטת  כן  ואם  הוא",  גמור  משמעות  לאו   — ו"משמע  יצא",  דלא 

הרמב"ם בשעת הדחק לא בהירה. "אלא דבלאו הכי דחה אותו שם מדברי הטור".

ערוך  שולחן  המחבר  ש"דברי  שהקשה  הנ"ל,  יעקב  בית  משו"ת  מבואר  וכן 

סותרים זה את זה, שכתב בס"א לשון הרמב"ם באם טעה מחזירין אותו, ובס"ה כתב 

בעל תרומת הדשן: 'ישוב שיש שם מנין ואין מי שיודע לקרות בתורה כהלכה בדקדוק 



165  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

הדשן  בתרומת  והמעיין  כו'.  כהלכתה'  בברכה  בתורה  יקראו  הכי  אפילו  ובטעמים, 

יראה שלא כתב כן אלא אליבא דהמנהיג, אבל להרמב"ם משמע דאפילו בדיעבד לא 

יצא", ותירץ: "וצריך לומר דשעת הדחק שאני".

וכן ביאר הגר"א )קמב, ב( שהכרעת תרוה"ד בישוב שאין בו אדם שיודע לקרוא, 

מתבססת על המדרש המובא בתוספות, הראבי"ה והטור, ועל פי סיוג המובא בגמרא 

במסכת שבת: "אלא מיהו דוקא בכי האי גוונא, וכמו שכתוב בשבת שם:32 והוא דלית 

לקיים קריאה  כלומר לדעת הגר"א המדרש מתיר  גוונא".  וכן בכהאי  כו',  רבא  ליה 

בתורה בטעויות, ובלבד שאין מי שיכול להכין את הקריאה ולקרוא כיאות.

וכ"כ רבי יהודה עייאש בשיטת השו"ע, שבעיר שאין שם בה מי שיודע לקרוא 

דלא  דהיכא  הקריאה,  לבטל  אין  הכי  אפילו  הענין,  שמשנה  טעות  בטועין  "אפילו 

)חלק א כלל לא סע' לא(: "אם אין  וכ"כ חיי אדם  )מטה יהודה או"ח קמב, ח(.  איפשר שאני" 

באותו מקום מי שיודע לקרות כדין — קורין ומברכין ומפטירין, או שמקרא לו אחר", 

וכן  יַַעֲֲשֶֶׂה-יֵֵעָָשֶֶׂה, אם-ואם, אהרן-הָָרֹֹן".  חֵֵלֶֶב-חָָלָָב,  אפילו "אם משתנה הענין, כגון 

המגן גיבורים, אחר שהביא את קושיית הבית יעקב, תירץ "דהמחבר נראה לו עיקר 

יבטל  שלא  כדי  שיקרא,  אחר  שם  אין  באם  אבל  המנהיג...  דעת  נגד  הרמב"ם  דעת 

עדיף  דליכא  כיון  להחזירו,  דאין  ז"ל  המהרי"א  דעת  על  סמך   — וכל  מכל  הקריאה 

מיניה, וזה ברור" )אלף המגן קמב, א(. 

המחמירים שלא לקרוא בברכה

השו"ע  דברי  את  ב(  ס"ק  קמב,  )או"ח  חדש  הפרי  העמיד  אלה,  פוסקים  לעומת  אמנם 

בשינוי שאינו משנה משמעות: "ומסתברא לי דהיינו דוקא כגון לאהרן 'הָָרֹֹן', פירוש 

שלא קרא האלף, או יהודים 'יהודיים' וכיוצא, אבל אם טועה בטעות שמשנה הענין... 

ואין שם יודע שיוכל להחזירו מטעותו — פשיטא שאין מברכין בתורה ואין מפטירין 

בנביא, נראה לי ברור".

וכ"כ הפרי מגדים: "ומסתברא כהאי גוונא, בישוב שאין יודעים ומשתנה ממש 

הענין — אין קורין בברכה... ועיין פרי חדש ]אות ב[, ומיהו בלא ברכה קורין" )או"ח 

אשל אברהם, סי' קמב ס"ק א(. וכ"כ החיד"א: "אם אין מי שיודע לקרות בדקדוק ובטעמים, 

אפילו הכי יקראו בתורה בברכה. והיינו שאינו טועה בטעות שמשתנה הענין, אבל אם 

יטעה בטעות שמשתנה הענין, כגון זֵֵכֶֶר-זָָכָָר, ואין שם יודע להחזירו — אין מברכין 

בתורה שם, ואין מפטירין בנביא" )לדוד אמת סי' ז, סע' ו(. וכ"כ כף החיים )או"ח סי' קמב, 

ס"ק טו( והרב בן ציון ליכטמן )בני ציון ב, קמב, סע' א(. 

 מסכת שבת סג, א: "אמר רבי אבא אמר רבי שמעון בן לקיש: שני תלמידי חכמים המדגילים זה לזה בהלכה  .32

— הקדוש ברוך הוא אוהבן, שנאמר: ודגלו עלי אהבה. אמר רבא... והוא דלית להו רבה במתא למיגמר מיניה".



 בארות |  166

ץיי וריאי ברה

נמצאנו למדים שישנה מחלוקת האם השו"ע שמחמיר כרמב"ם לכתחילה, יקל 

בשעת הדחק לסמוך על המנהיג גם בטעות שמשנה את המשמעות, או רק בטעות 

שאינה משנה.

קריאה חוזרת לאחר שסיימו לקרוא וגילו שטעו

סוגיה נוספת המלמדת על התחשבות המחמירים בדברי המנהיג היא כאשר לאחר 

שהשלימו את הקריאה, גילו שהקורא טעה באופן ששינה את המשמעות. על פניו, 

"מחזירין אותו עד  ברורה, שאם טעה  והשו"ע שהעתיק את דבריו  שיטת הרמב"ם 

שיקראנה בדקדוק", כלומר "אין עצה ואין תבונה נגד ה'", לא עלתה לציבור חובת 

הקריאה ועליהם לשוב ולקרוא מחדש. אולם מצינו גם בין המחמירים שלעניין זה 

התחשבו בדעת המנהיג שתקנת הקריאה "מאפשרת" בדיעבד טעויות.

המקילים שלא לחזור ולקרוא בברכה

כתב החיי אדם )א, לא, לא( שאם לאחר שהקורא טעה בדבר שמשנה משמעות, ו"כבר 

גמרו הקריאה", אזי "להוציא ספר תורה ולחזור ולברך — נראה לי דאין צריך". משום 

שהרי "הטור33 כתב דאין צריך לחזור אפילו ]קרא[ לאהרן — 'הָָרֹֹן'... ונהי דלכתחלה 

הטור".  על  סמכינן   — ולברך  לחזור  אבל  ברכה,  חשש  כאן  אין  אם  היינו  מחזירין, 

והביאו להלכה בספר כף החיים )או"ח קמב, ה(.

גם הביאור הלכה )קמב, 'אין מחזירין'( הביא את דברי החי"א להלכה, והוסיף ש"אף 

דבאמת לא ברירא דבר זה, דהטור או שארי המקילין יסברו דאפילו בנשתנה הענין 

אין צריך לחזור... מכל מקום למעשה יש לנהוג כוותיה, דבלאו הכי לא ברירא דבר 

זה, דלדעת הרמב"ם שפסק דמחזירין, יסבור דאפילו גמר כל הקריאה יצטרך לחזור", 

שכן אפשר שגם הרמב"ם מודה שדווקא "בשעה שעוסק באלו הפסוקים יחזור, אבל 

לא דאינו יוצא אפילו בדיעבד". ואמנם תרוה"ד כתב שלרמב"ם "משמע קצת דאינו 
יוצא", אך "לא משום זה נסמוך לחזור ולברך".34

גם הרב צבי הירש גרודזנסקי, אחרי שהביא את דברי החיי אדם והר"ש קלוגר 

הנ"ל, כתב שעל פי האליה רבה "מי שאינו חוזר אפילו במקום שהענין משתנה — 

חוזר אפילו  זו שבטור שאינו  דיעה  "מפני שבדיעבד סמכינן על  בידו",  אין למחות 

שנשתנה הענין", "ואם כן כל שכן בכהאי גוונא, שכבר יצאו מבית הכנסת, שאין צריך 

לחזור ולקרות" )מקראי קודש א, ז, שערי קדושה לו(.

 מכאן רואים שגם החי"א, כמו מהר"י בן חביב וסיעתו, הבין שהטור פוסק כדעת ספר המנהיג.  .33

 עוד יש לציין שהביה"ל שם מסתפק לגבי קריאה של שני וחמישי, ושבת במנחה, האם גם שם טעות מעכבת  .34

לרמב"ם וסיעתו, ונשאר בצ"ע.



167  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

המחמירים לחזור ולקרוא בברכה

אמנם יש מחמירים לחזור ולקרוא בברכה. בשו"ת דברי מלכיאל הנ"ל הסיק שכאשר 

"הוי שינוי גמור מלשון זכר ללשון נקיבה — ודאי שצריך לחזור ולקרות, אף אם כבר 

אפרים  שערי  בספר  פסק  וכן  הפוסקים.  רוב  כתבו  שכן  לעיל,  שכתבתי  וכמו  בירך, 

הלכה למעשה, וכן היא דעת הגר"א בסי' קמ"ב. וכן כתב בשו"ע הרב ס"ס רפ"ב. ולא 

הוי ספיקא דדינא, כיון שמפורש כן בירושלמי ובמסכת סופרים35 וברמב"ם, והרבה 

ראשונים שהבאתי". 

כספר  פוסקים  אין  שלכתחילה  אף  הפוסקים,  רוב  שלדעת  למדים  נמצאנו 

המנהיג, אם טעו בטעות שמשנה את העניין וסיימו את הקריאה, אין חוזרים לקרוא 

ידי  שיצאו  הסובר  המנהיג  בדעת  שמתחשבים  משום  המוטעה,  הפסוק  את  בברכה 

חובת הקריאה.

פירוש "גוערים בו"
בתורה  הקורא  שכאשר  הדשן  תרומת  דברי  את  להלכה  הביא  הרמ"א  שראינו,  כפי 

בו". השאלה היא: מה הכוונה  "גוערים  טועה בטעות שאינה מצריכה את החזרתו, 

תוך  היא  הגערה  שאם  מפני  לענייננו,  חשובה  זו  שאלה  ומתי?  כיצד  בו"?  "גוערים 

ישוב  שהקורא  היא  הציפייה   — נמוך  במדרג  שהטעות  שלמרות  הרי  הקריאה,  כדי 

ויתקן במקום.

גוערים לאחר הקריאה ובצנעה

דברי  שהרי  בצנעה,  בו  גוערים  הקריאה  שלאחר  היא  הרמ"א  שכוונת  בארו  רבים 

של  שגגותיו  על  להגיה  שאין  שהורה  המנהיג,  שיטת  על  מתבססים  הדשן  תרומת 

הקורא משום הלבנת פניו.

כ"כ אשל אברהם בוטשאטש )תניינא, או"ח קמב, 'מ"ש'(: "נראה שאין זה לגעור בו 

ברבים, רק לומר לו שיזהר לכתחילה בזה בכל האפשר", והוסיף ש"לכולי עלמא אין 

להכלימו ברבים, כי אם בשנוי משמעות צריכין להודיעו תיכוף ]=תיכף[, כדי שיחזור 

תיכוף ויקרא שנית כנכון". אולם "כשאין משמעות משונה, כיון דלא שייך בזה לחזור 

ולקרות, למה להכלימו ברבים? ואין צריך לומר אם ידוע שהוא בדרך אונס, מחמת 

בתורה  קריאה  בעניין  ו(,  )יא,  סופרים  במסכת  הרמב"ם  לדברי  למקור  שציין  לכן,  קודם  לדבריו   כוונתו  .35

בשבת: "אבל בשבת אם שכח ועבר על פסוק ואחר כך נזכר לו — חוזר וקורא", וכפי שכתב שם, שאין סברה 

לחלק בין דילג על פסוק או על תיבה, ובין דילג לשיבש ושינה את המשמעות. אגב נראה שכבר ציין למקור זה 

במגדל עוז על הרמב"ם, בדבריו: "משמע פ"י דמסכת סופרים, ותמיה אני איך לא הביאו בהלכות". אמנם יצוין 

כי הרב מיכאל היגר, במהדורתו למסכת סופרים, סבר כי אין בחיבור זה מקור לדברי הרמב"ם )מסכת סופרים, 

ניו יורק תרצ"ז, "מאמרים המובאים בספרי קדמונים בשם המסכת סופרים ואינם נמצאים בו", עמ' 74 סי' 11(.



 בארות |  168

ץיי וריאי ברה

ביעתותא דציבורא, שפשיטא שאין להכלימו בזה. אך כשהוא מחמת קלות הדעת, 

שלא חשש ללמוד את עצמו מתוך ספר מוגה לנכון שישנו שם, מכל מקום פעם אחת 

אין להכלימו, רק לזרזו. ואם בכל זאת הוא מורה קלות הדעת בדרך פשיעה — בזה יש 

לגעור בו גם ברבים אחר כך, וגם למנוע קריאתו לגמרי".36 והביאו בספר שערי אפרים 

)שער ג, שערי רחמים כ(.

בו, הכוונה ש"גוערין  והרב דוד שפרבר כתב מדעתו, שדברי הרמ"א שגוערים 

בו שלא בשעת הקריאה, אלא אח"כ בינו לבינו, דאי בשעת הקריאה ברבים — הרי 

יש בזה הלבנת פנים טפי מהחזרה", אולם ציין שלא משמע כך מלשון תרוה"ד )שו"ת 

אפרקסתא דעניא ב, או"ח כג(. וכן עולה משו"ת בית יעקב הנ"ל, שתמה "למה כתב בעל 

תרומת הדשן שגערו בו? הלא לדברי בעל המנהיג אין להלבין פניו!". ותירץ ש"יש 

פניו".  מלבינים  דאז  אותו,  מחזירין  אם  כמו  בו  גוערין  אם  כך  כל  ביוש  דאין  לומר 

אין טעם  וממילא  רגיל בפעם אחרת",  כדי שיהיה  בו,  גוערין  והוסיף ש"טעם שהיו 

לעשות זאת במהלך הקריאה תוך הלבנת פניו, אלא לאחר מכן בצנעה.

מדברי  שהוכיח  שאחר  הנ"ל,  משרקי  דוד  הרב  של  תשובתו  מסיום  עולה  וכן 

הפוסקים שאין צריך להחזיר את מי שטעה כשאין שינוי משמעות או חסרון אות, 

כתב שאין להחזיר את הקורא על טעויות שאינן מצריכות חזרה, ו"מי יערב אל לבו 

לעבור על דבריהם, שהם בלאו ד'לא תסור' )דברים יז, יא(? וכל שכן במקום הזה דאיכא 

הלבנת פנים ברבים, שנזהרנו עליו בלאו ד']הוכח תוכיח את עמיתך ו[לא תשא עליו 

חטא' )ויקרא יט, יז(, וכבר הפליגו רז"ל בעונש המלבין פני חבירו ברבים רח"ל". 

וכ"כ הרב יצחק עטיה: "אבל בשליח ציבור מקילין בו, דאין מחזירין אותו על 

שגגותיו ברבים שלא להלבין פניו, כלישנא דבעל המנהיג שהביא הטור. משמע מזה 

דאחר שיסיים הקריאה — בינו לבינו אמרינן ליה דטעה בזה, ולא ישוב לאומרו זימנא 

אחריתי כך. ולא שייך בו האי טעמא דשיבשתא כיון דעל — על )בבא בתרא כא, א(" )משרת 

משה על הרמב"ם, תפילה יב, ו(. וכ"כ הרב חיים דוד הלוי: "על כל פנים אחרי הקריאה ראוי 

להעמיד את הקורא על טעויותיו שטעה בשעת הקריאה, בתחלה בנחת, ואם מתמיד 

בשגיאות משום שאינו חוזר הפרשה בינו לבין עצמו כראוי — אז גוערין בו. ואם לא 

יועיל גם זה — נראה לי שיעבירוהו" )מקור חיים ג, קכה, יא(.

 כהמשך לכך העיד על עצמו )א"א קמא, או"ח קמב, א(: "איני רגיל לגעור בהקורא בטעות שאינו שִִנוי ענין,  .36

כיון שאין הקורא עושה כן בשאט נפש או בקלות הדעת, או בעצלות מללמוד את עצמו מקודם בטוב". והרי 

זה כ"אונס" ש"אין בו צד גערה" )והוסיף בסוגריים שאם היינו יודעים שהוא קורא עבור השכר, אזי דינו היה 

כ"שואל שכר הנאה שלו" ש"חייב באונסין", אך כיוון שאיננו ידעים זאת, אין מקום לגעור(.



169  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

הורתה תאירקב עותט םינקתמ יתמ

גוערים במהלך הקריאה

מנגד, הרב משה שטרנבוך כתב שכל עוד הקורא בתורה לא עבר את מקום הטעות, 

"הקרובים לבעל הקורא ]=הסמוכים לבימה[ שגוערים מיד — גוערים בו", אבל "אם 

כבר המשיך — אין להחזירו, שאסור לביישו" )תשובות והנהגות א, קמז(. ובדומה כתב הרב 

דוד יוסף: "ונראה שמה שכתב הרמ"א שאין מחזירין אותו אבל גוערין בו, היינו שאם 

נמצא עדיין במקום הטעות גוערין בו ומתקנים אותו שיחזור ויקרא כראוי, ואם כבר 

המשיך הלאה ואינו נמצא במקום הטעות — אין מחזירין אותו" )הלכה ברורה ז, אוצרות 

יוסף ד עמ' כא, 'ועל כל פנים'(.

סיכום
בחלק  התורה.  בקריאת  טעות  בעת  הציבור  הנהגת  סוגיית  את  ביררנו  זה  במאמר 

הראשון ראינו את מחלוקת הראשונים בנושא: הרמב"ם, בעקבות דברי הירושלמי, 

דקדק  ולא  שטעה  שקורא  פסק  ערוך,  השולחן  וכן  ראשונים  שורת  ובעקבותיו 

בקריאתו — מחזירים אותו עד שיקרא כראוי. 

ומנגד, בספר המנהיג, בעקבות מדרש שיר השירים רבה, ועמו שורת ראשונים, 

פסק שהקהל יוצא גם כאשר הטעות בקריאה שינתה את משמעות המילה. המהרי"ל 

תרוה"ד  העיד  זאת  ולצד  הדחק,  בשעת  המנהיג  על  לסמוך  הורו  הדשן  ותרומת 

שרבותיו ו"שאר גדולים" לא היו מחזירים את הקוראים בתורה שטעו, אלא גוערים 

בהם קצת.

יסוד נוסף שראינו הוא שלושה הסברים בדעת הטור: א. לכתחילה אסור לקהל 

להסתפק בקריאה משובשת ולכן מעמידים קורא מדקדק, אך בדיעבד יצאו ידי חובה 

ידי חובה, אך בטעות  אם טעה הקורא. ב. בטעות שמשנה את המשמעות לא יצאו 

שאינה משנה יצאו. ג. אין יוצאים יד"ח בקריאה משובשת של מי שאינו מדקדק, אך 

אם הוא יודע לקרוא וטעה פה ושם — יוצאים.

בחלק השני ראינו ארבע שיטות מרכזיות באחרונים: מחמירים — השו"ע פסק 

פסק  הב"ח   — מקילים  בדקדוק".  שיקראנה  "עד  מחזירים  טעות  כל  שעל  כרמב"ם 

הדחק.  בשעת  כשיטתו  שפסקו  והיו  מחזירים,  אין  טעות  כל  שעל  המנהיג  כספר 

שיטות האמצע — א. הרמ"א וסיעתו פסקו שעל טעות שמשנה את ההבנה מחזירים, 

טעות  כל  שעל  פסקו  וסיעתו  הפר"ח  ב.  בו".  "גוערים  אך  מחזירים  אין  השאר  ועל 

מחזירים, מלבד על טעות בניקוד או בטעמים שאינה משנה את ההבנה. 

עוד ראינו כי גם רבים מהמחמירים התחשבו בשעת הדחק בשיטת ספר המנהיג. 

כגון במניין שאין אפשרות לקרוא בו ללא חשש מטעויות שישנו את המשמעות — 

הורו לקרוא בברכה חרף הטעויות; וכאשר הציבור סיים לקרוא וגילה שטעה בשינויי 

משמעות — הורו לא לחזור ולקרוא בברכה. 



 בארות |  170

ץיי וריאי ברה

מסקנות מעשיות לגבי נער בר מצווה, והצעה להעמדת ממונה לקריאה

לאור זאת, נראה לומר שכאשר נער בר מצווה קורא בתורה, מכיוון שגערת הקהל 

וגם לפגוע בביטחונו העצמי ולהביאו  בשל טעויותיו עלולה לגרום לו עלבון גדול, 

לטעויות נוספות, הרי שזו שעת הדחק, שבה גם לרבים מהמחמירים ניתן לסמוך על 

שיטת ספר המנהיג, ובפרט שמדובר בדין מדרבנן, ועל כן בהתאם לשיטת המנהיג, 

ככלל, אין להעיר לו כלל על טעויותיו.

אמנם, כדי לאזן בין החובה לכתחילה להקפיד על קריאה מדויקת, ובין הצורך 

להקפיד על שמירת כבודו של הקורא בתורה ומניעת עלבונו, מן הראוי שכל קהילה 

תמנה אדם מדקדק ובקי שיעמוד לצד הקורא בתורה, ורק לו תהא נתונה הסמכות 

להעיר לקרוא על שגגותיו. ממונה זה יפעל בהתאם למסורה, לטעמים ולמשמעות 

הכתוב, ובשיקול דעת יידע אם ומתי להעיר לקורא על טעויות. כך הקורא בתורה לא 

יחוש עלבון מכך שקריאתו נקטעת שוב ושוב בידי הקהל, וכך גם הסיכון לטעויות-

המשך יפחת באופן משמעותי. הצעה זו הוצעה על ידי מספר פוסקים, בהם הרב חיים 

דוד הלוי37 והרב מרדכי אליהו,38 ומי ייתן ויאמצוה בקהילות ישראל.

ומוסיף  מחשבה,  בלבול  לו  גורמים  הקורא,  את  מחזירין  שכאשר  מוכיח  "הנסיון  ט:  קכה,  ג,  חיים   מקור  .37

לטעות גם אחר כך מתוך בלבולו. ולכן טוב שלא להחזירו בטעות שאין הענין משתנה. וגם אז, רע המעשה שכל 

הצבור כולו קופצים להחזירו. ומה טוב שיעמוד על יד הקורא אדם נבון ויודע ספר, ורק הוא בלבד יחזיר הקורא 

על טעויותיו".

 הביא משמו הרב יוסף אלנקווה: "יש להעמיד אדם הבקי בדקדוק, שרק הוא יתקן את הקורא, והקהל — אל  .38

יפריעו וירעישו בהערותיהם" )דרך התורה הלכות שבת, יד בנימין תשע"א, עמ' 9; הביא הרב עמיחי כינרתי, 'דין 

החזרה וגערה בקורא בתורה שטעה', הכי איתמר ו, ישיבת איתמר תשע"ב, עמ' 84 הע' 12(.



הרב אלעד ברנשטיין

מקום תפילין של יד ושיטת רבינו פרץ

• פתיחה	

• יסוד הדין – הקיבורת	

• דעות הראשונים	

• השו"ע 	 ופסיקת  פרץ  רבינו  של  דעתו  בירור 

והרמ"א

• פסיקת השו"ע והרמ"א	

• בירור סוף המקום הכשר להנחה	

• קושיות על שיטת רבינו פרץ	

• דעת הגר"א – השימושא רבה לא חלק על יתר 	

הראשונים

• שיטות האחרונים	

• יישוב דברי רבינו פרץ עם יתר הראשונים	

• רבנו פרץ מבאר את הראשונים — הקיבורת 	

בחצי התחתון של הזרוע

• השחי, 	 מבית  ולא  מהכתף  היא  המדידה 

ומתבצעת כשהיד ישרה

• סיכום	

מקום  בסוגיית  קוטבית  ראשונים  מחלוקת  שקיימת  מבארים  יש 

שכל  סבורים  הראשונים  מרבית  מחד  יד   של  תפילין  הנחת 

שניתן  סבור  פרץ  רבינו  ומנגד  להנחה,  כשר  שבזרוע  התפוח  החלק 

להניח רק בחצי התחתון של הזרוע  במאמר זה, על יסוד הכלל 

"אפושי פלוגתא לא מפשינן", מבקש הרב אלעד ברנשטיין לצמצם את 

המחלוקת ולאחד את שיטות הראשונים





173  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ץרפ  רבינותיטש ודי לש ןלייפת םוקמ

הרב אלעד ברנשטיין

מקום תפילין של יד ושיטת רבינו פרץ

פתיחה
ה"גובה  מקום  שהיא  ב"קיבורת",  הוא  יד  של  תפילין  הנחת  שמקום  נאמר  בגמרא 

שביד". מדברי רוב ככל הראשונים מבואר בפשטות שמקום זה הוא בבשר התפוח 

שבין המרפק לכתף, וכל מקום זה כשר להנחה, אולם מקובל לומר שרבינו פרץ — 

בהגהותיו על ספר מצוות קטן )הסמ"ק( לר"י מקורביל, על סמך פירושו לדברי ספר 

יותר,  מצומצם  הכשר  ההנחה  מקום  לפיה  ייחודית  שיטה  חידש   — רבה  שימושא 

ונמצא בחצי התחתון של הזרוע הקרוב אל המרפק. 

יוצגו  זה,  בנושא  ראשונים  מחלוקת  שיש  הטענה  את  ללבן  ננסה  זה  במאמר 

הגדרות הראשונים השונות, ויבואר האם יש ביניהם מחלוקת למעשה מהו המקום 

הכשר להנחה )ומקום שכשר לשיטה האחת פסול לשניה(, או שמא המחלוקת סמנטית בלבד. 

בפוסקים האחרונים מצינו מנעד רחב של דעות בהגדרת המקום הכשר להנחה, האם 

הוא כל החלק שבין הכתף למרפק, רק החצי התחתון, מקום השריר עצמו בלבד, או 

שמא רק מקום השריר הנמצא בחצי התחתון של הזרוע בלבד. במאמר יבואר כיצד 

ומהי הדעה המרכזית  מחלוקת הראשונים,  ואת  דברי הגמרא  את  כל שיטה הבינה 

בהבנת הסוגיה.

מאמר זה ישקף גם יסוד למדני חשוב: "אפושי פלוגתא לא מפשינן" — אין להרחיב 

את המחלוקת מעבר להכרח. כלל זה, אף שאינו בלשון זו בגמרא, משקף פעמים רבות 

את דרכה, דוגמת הלשון המפורסמת "עד כאן לא פליגי" וכיוצא בזה. בהתאם לכך, 

פעמים רבות הולכים בדרך זו הראשונים ביחס למחלוקות בין התלמודים, התנאים 

והאמוראים; אף שרבים מהם לא מזכירים אותה, הרי שהיא עולה מדרכם הכללית. 

בדברי האחרונים המעיינים והפוסקים נזכר כלל זה אינספור פעמים בהקשרים רבים 

ומגוונים, כ"אחד מעיקרי התלמוד ויסודי התלמוד" )כלשונו של החכם צבי, סי' קלד(. כלל 

זה הוא גם אחד מהיסודות המרכזיים בדרך הלימוד בהלכה ובמחשבה של מו"ר הרב 

נוראים,  ימים  )עיינו לדוגמה בהקדמת פניני הלכה מועדים, ברכות,  אליעזר מלמד בפניני הלכה 

טהרת המשפחה, ועוד רבות(.1 הרב מלמד מתאמץ לעמוד על היסוד המוסכם על העוסקים 

 ראו גם במאמריהם של הרב מאור קיים, 'עוד על 'פניני הלכה' כרך 'טהרת המשפחה'', המעין 240 ]סב,ב[,  .1

טבת תשפ"ב, "חלק א: דרך העיון והלימוד שעליה מבוססת כתיבת ספרי פניני הלכה"; ובהקשר מסוים אצל 



 בארות |  174

ןטיישנרב דעלא ברה

בסוגיה ולהבהיר אותו כיסוד ושורש שממנו מתפרטים הפרטים והענפים. מתוך כך 

המחלוקת מתמעטת מאליה ומתגדרת במקומה כנתיבים הנמשכים מדרך אחדותית.

במקרה שלפנינו, מקובל להבין את שיטת רבינו פרץ כקוטבית ומחולקת משיטת 

שאר הראשונים בנושא. עד כדי כך שיש שפסקו שהנאלץ להניח במקום הכשר לרוב 

ככל הראשונים, יניח בלא ברכה )חיי אדם, הלכות תפילין יד, י(. במאמר זה אשתדל להראות 

שהסברה הישרה מבססת מאוד את הטענה שאין כאן מחלוקת גדולה, ונכון להניח 

שרבינו פרץ סבר בדומה לכל הראשונים.

יסוד הדין – הקיבורת
במקום  הוא  יד  של  תפילין  הנחת  שמקום  א-ב(  )לז,  במנחות  בגמרא  למדנו 

הנקרא "קיבורת".

זו גובה שביד... אמר מר: ידך — זו קיבורת.  יג, ט( —  תנו רבנן: "על ידך" )שמות 

אינו  או  גובה שביד,  זו  גובה שביד, אתה אומר  זו  ידך"  "על  רבנן:  מנלן? דתנו 

מה  בראש,  תפילין  והנח  ביד  תפילין  הנח  תורה,  אמרה  ממש?  ידך"  "על  אלא 

להלן בגובה שבראש אף כאן בגובה שביד. רבי אליעזר אומר: אינו צריך, הרי 

הוא אומר "והיה לך לאות" )שם( — לך לאות ולא לאחרים לאות. רבי יצחק אומר: 

אינו צריך, הרי הוא אומר "ושמתם את דברי אלה על לבבכם... וקשרתם" )דברים 

יא, יח( — שתהא שימה כנגד הלב. רבי חייא ורב אחא בריה דרב אויא, מכוין ומנח 

ליה להדי ליביה. 

בהגדרת  נתנו  חכמים  שביד".  "בגובה   — שביד  הגבוה  החלק  היא  הקיבורת  כן,  אם 

מקום זה סימנים נוספים, שמקומו הוא במקום שבדרך כלל רגילים לכסותו ונראה 

רק למניח ולא לסובבים, ושמקומו על הזרוע במקום שהוא מקביל ללב.2 מה פירוש 

)מנחות  המילה "קיבורת"? ביארו בעלי התוספות: "קיבורת הוא לשון קבוצת בשר" 

לז, א ד"ה קיבורת(, ובדומה לכך פירש רבינו מנוח: "קיבורת הוא שם לכדור שעושין מן 

הפשתן או הצמר" )ספר המנוחה על משנה תורה לרמב"ם, תפילין ד, ב(, כלומר מקום מוגבה 

שבזרוע  הגבוה  המקום  שהוא  השריר  מקום  זהו  פשוט,  באופן  בשר.  קיבוץ  יש  בו 
כקבוצת בשר.3

הרב אפרים שחור, 'קווים להנחלת ההלכה למעשה בדורנו', שם 231 ]ס,א[, תשרי תש"פ, עמ' 304, "ד: הבלטת 

המשותף ולא המפריד".

 בפשטות, מסכימים התנאים בברייתא על הגדרת המקום, ומחלוקתם אינה אלא באופן הלימוד מהפסוקים  .2

)וכפי שכתב הרב יעקב משה הלל בשו"ת וישב הים ב, ד(.

 אומנם לרבי יחיאל מיכל הלוי עפשטיין בערוך השולחן )או"ח כז, א-ב(, שיובא להלן, שיטה ייחודית בדין זה.  .3



175  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ץרפ  רבינותיטש ודי לש ןלייפת םוקמ

דעות הראשונים
רוב ככל הראשונים שהגדירו את מקום הנחת תפילין של יד, כתבו שמקום הקיבורת 

ראשונים(,  כמה  שכתבו  כפי  השחי,  לבית  )או  לכתף  המרפק  שבין  הבשר  קיבוץ  מקום  הוא 

כלומר על המקום הגבוה שבמקום זה, היינו על השריר. אם כן, פירוש הדבר שכל 

מקום השריר כשר להנחת תפילין של יד בלא חילוק.

"גובה  מעט:  ממנה  ורחוקה  לכתף  קרובה  שהקיבורת  רש"י  מדברי  מבואר  כך 

שביד. קיבורת, דהוא אצל הכתף... קיבורת כנגד הלב היא" )מנחות לז, ב(. וכ"כ רש"י גם 

במקום נוסף: "קיבורא. ברדו"ן בלע"ז,4 בגובה הזרוע, רחוק מן האציל מעט" )ערכין 

יט, ב(. "אציל" לדעת רש"י היינו בית השחי.5 כלומר כל הקיבורת, שהיא הבשר התפוח 

שבזרוע עד סמוך אל הכתף, כשרה להנחה. וכך כתבו בעלי התוספות בשם רבינו תם: 

"קיבורת הוא לשון קבוצת בשר, כמו קיבורא דאהיני ]קבוצת תמרים, א"ב[. ואומר 

רבינו תם דהוא גובה הבשר שבזרוע שבין בית השחי למרפק שקורין קוד"א"6 )מנחות 

לז, א ד"ה קיבורת; וכ"כ בעלי התוספות בחולין קו ב, ד"ה אמר(.

זו  ידך' —  'על  "תני דבי מנשיא  וכן הביא הרא"ש את דברי רבינו תם להלכה: 

קיבורת. לשון קיבוץ בשר... ורבינו תם ז"ל אומר שהוא גובה בשר שבזרוע, שהוא 

בין כתף ובין המרפק הנקרא קודא" )הלכות קטנות תפילין, סי' י"ח(. וכן כתב רבינו ברוך בן 

יצחק בספר התרומה:

הילכך בעצם העליון יניח תפילין, הוא הנקרא זרוע, והוא יד דאורייתא, וסמוך 

לפרק של האציל קצת יניחם כי שם הוא קיבורת. בשר המכונס קרוי קיבורת... 

ושם הוא כנגד הלב דכתיב "ושמרתם את דברי אלה על לבבכם" )דברים יא, יח(... 

ובאיזה עצם יניח? תנא דבי מנשה "ידך" )שמות, יג, ט( — זו קיבורת, בשר המכונס... 

ושמתם על לבבכם )דברים שם( שימה כנגד הלב... משמע נמי קיבורת, זהו בעצם 

הוא למד מתיאורי הגמרא ולשונות הראשונים, שמקום ה'קיבורת' הוא כל החלק שבין הכתף למרפק שבכולו יש 

קיבוץ בשר וכשר להנחה, ולא רק השריר עצמו. וכך ביאר כף החיים את שיטת הגר"א.

ירושלים  שני,  חלק  רש"י  לעזי  )אוצר  בשר"  מלא  שהוא  )הזרוע(  חלק   :bradon  — "ברדו"ן  קטן:  ר"מ   כתב  .4

הזרוע",  "קבורת  היא  שהכוונה  כשהסביר  נוסף  במקום  האזכורים(.  בשאר  וכן   2369 מספר   173 עמ'  תש"ס, 

9(. להלן  17 מספר  )עמ'  'צלי בשר'"  'זרוע', אלא עם המלה הגרמנית  הוסיף: "אין קשר עם המלה הצרפתית 

נראה את הכתיב של רבינו פרץ: "ברצו"ן".

 ראו רש"י נדה ל, ב ד"ה אציליו — "אישילי"ש", ובאוצר לעזי רש"י — בתי שחי )aiseles, aisseles( )עמ' 176–177  .5

מספר 2414(.

 מרפק בצרפתית הוא "coude" — "קוד"א", או "קווד"א" בלשון רבינו פרץ להלן )וכן ברש"י זבחים יח, ב ד"ה  .6

ולא למעלה: "מרפקן שקורא קוד"א", ובאוצר לעזי רש"י, עמ' 144 מספר code ,1934 — מרפק(. מקור המילה 

הוא בשפה הלטינית: "cubitus", ומכאן ההגייה "קובד"ו" או "קובא" אצל ראשונים נוספים וכפי שנראה להלן 

שוב ושוב.



 בארות |  176

ןטיישנרב דעלא ברה

שהוא למעלה מן הקודא, סמוך לו יש בשר מכונס, היא קיבורת, והוא כנגד הלב 

)הלכות תפילין סי' ריג(.

וכן כתב רבינו ירוחם: "ופירש רבינו תם שהוא בין הכתף ובין הפרק שבזרוע הנקרא 

קובד"ו בלע"ז, ויש שם גובה בשר ושם מניחן, מוטין מעט לצד ימין" )תולדות אדם וחוה, 

נתיב יט, חלק ה(. וכ"כ רבינו משה מקוצי: "ויניח בזרוע, במקום קבוצת הבשר שיש שם, 

הנקרא קיבורת כדאמר התם על ידכה זו קיבורת, על שם קבוצת הבשר..." )ספר מצוות 

גובה של  "וצריך להניחה במקום  וכ"כ רבינו יצחק מקורביל הסמ"ק:  גדול, עשין כב(. 

זרוע, וזה בעצם שבין האציל שקורין קובד"ו ובין השחי שקורין שובק"י"7 )ספר מצוות 

קטן, סי' קנג(.

הבשר  והוא  הקיבורית,  על  שמאלו  על  אותה  קושר  יד  "ושל  הרמב"ם:  וכ"כ 

התופח ]י"ג: התפוח[ שבמרפק, שבין פרק הכתף ובין פרק הזרוע, שנמצא כשהוא 

מדבק מרפקו לצלעיו תהיה תפלה כנגד לבו, ונמצא מקיים 'והיו הדברים האלה... על 

לבבך' )דברים ו, ו(" )משנה תורה, הלכות תפלין ד, ב(.8 וכ"כ רבינו מנוח: "ותפילה של יד צריך 

הרשב"א  וכ"כ  )שם(.  שתופח"  בשר  באותו  קולדי  הנקרא  העצם  קשר  אחר  להניחה 

המרפק,  בין  בזרוע  המכונס  הבשר  פירוש,  קיבורת.  זו  "ידך  הש"ס:  על  בחידושיו 
שקורין קובא, ובין הכתף" )עירובין צה, ב(.9

להניח  מקום  בו  יש  להנחה,  הכשר  הקיבורת  שמקום  הדגיש  אף  חננאל  רבינו 

הנוטה  בחצי  דווקא  ולאו  הזרוע  באמצע  הוא  ומקומו  הגמרא,  כדברי  תפילין,  שתי 

למרפק: "וגם בזרועו נמי יש בו מקום להניח שתי תפילין, פירוש קיבורת — הזרוע 

שכנגד בית השחי והיא בצעת א-דרע" )עירובין צה, ב(. הרב יצחק ברדא כתב ששמע 

מהרב יוסף קאפח שפירוש המילים "בצעת א-דרע" הוא נפיחות של הזרוע, והיינו 

שכל המקום התפוח כשר להנחה )קובץ ויען שמואל ד, תשס"א, עמ' סה-פ; יצחק ירנן ז, סי' ה(. 

כלומר, פיסת השריר או הבשר של הזרוע. אומנם המרדכי כתב: "ורבינו חננאל פירש 

 מקור המילה הוא בשפה הלטינית "sub( "subaxilla — מתחת, axilla — בית השחי(. .7

ש"כן  והוסיף  והרא"ש,  התוספות  כדעת  בזה  סובר  שהרמב"ם  שם,  משנה  בכסף  קארו  יוסף  רבי   וביאר  .8

הסכימו כל הפוסקים, וכן המנהג פשוט", ולא הזכיר את שיטת ר"פ המכשיר רק בחצי התחתון של הזרוע, ושלא 

כדבריו בשו"ע.

 וכ"כ ראשונים רבים נוספים בסתמא שמקום תפילין של יד הוא על הקיבורת דהיינו במקום הגבוה שביד בין  .9

המרפק לכתף, ולא הזכירו שום חילוק בבשר הקיבורת עצמו, בין חציו העליון לחציו התחתון, ומשמע מדבריהם 

שכל אורך הקיבורת כשר בשווה: החינוך )מצוה תכ"א(; הסמ"ק )סי' קנג(; תוספות רבי יהודה שיריליאון החסיד 

ברכות יג, ב; האשכול )מהדורת נחל אשכול כרך ב, הלכות תפילין כח, עמ' 89(; רבינו יצחק בן משה האור זרוע 

)חלק א, תפילין סי' תקעו(; רבינו אליעזר בן שמואל בעל היראים )סי' שצט(; רבינו מנחם המאירי )בית הבחירה 

עירובין צה, ב(; ועוד.



177  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ץרפ  רבינותיטש ודי לש ןלייפת םוקמ

רמז  תפילין  הלכות  )הלק"ט,  הזרוע"  אמצעות  והוי  השחי  בית  שכנגד  הזרוע   — קיבורת 

תתקסט(. כלומר, אמצע הזרוע.

בירור דעתו של רבינו פרץ ופסיקת השו"ע והרמ"א
זרוע,  של  גובה  במקום  להניחה  ש"צריך  הנ"ל,  הקטן  המצוות  ספר  דברי  על  מנגד, 

וזה בעצם שבין האציל שקורין קובד"ו ובין השחי שקורין שובק"י", דהיינו שמקום 

בהגהותיו  מקורביל  פרץ  רבינו  כתב  השחי,  לבית  המרפק  שבין  בעצם  הוא  ההנחה 

בשם השימושא רבה שלא כל מקום זה כשר, אלא רק חצי הזרוע הקרוב אל המרפק: 

"ומיהו אין כולו כשר להניח, כי אם חצי הזרוע של צד הקווד"א, כדאיתא בשמושא 

פרץ:  רבינו  בתוספות  דבריו  על  וחזר  קנג(.  מצווה  הסמ"ק,  על  )הגהות  זרוע"  פלג  רבה: 

פלגא  והיינו  קוד"א,  שהוא  המרפק  עד  זרוע  מחצי  מקומן  הוי  זרוע,  של  "ולעניין 

ובין  המרפק  בין  המכונס  בשר  פירוש  קיבורת',  זה  'ידך  דקאמר  הא  והיינו  דזרוע, 
הכתף, ובלע"ז ברצו"ן" )עירובין צה, ב(.10

"שימושא רבה" הוא חיבור קצר על הלכות תפילין אשר מחברו לא ידוע אולם 

הוא מיוחס לתקופת הגאונים. הנוסח השלם הראשון של הש"ר הובא אצל הרא"ש 

בהלכות תפילין, ובפסקי הרי"ף על הלכות תפילין. ואכן ראשוני אשכנז ראו בו חיבור 

תפילין  "תיקון  הגדירו:  התרומה  ובספר  בהם,  לדון  והרבו  דבריו  את  ציטטו  חשוב, 

קדמוני". ועם זאת, הראשונים לא ראו בש"ר חיבור מחייב וכפי שכתב הרא"ש בעצמו: 

"הרבה דברים כתב בשימושא רבא שאין לסמוך עליהם", ובכמה מקומות אכן חלק.11 

בנדון דנן, חשוב לציין שרבינו פרץ מציין לגרסה שאינה בנוסח הש"ר שלפנינו. ועם 

זאת, נראה שעובדה זו כשלעצמה לא הקלישה את הדברים.

כדברי רבינו פרץ, הביא גם רבינו אלכסנדר הכהן באגודה את דברי השמושא 

רבה להלכה: "ידך זו קיבורת. פירש רבינו תם, גובה הבשר שבין בית השחי למרפק 

שקורין קוד"א, באותו חצי שלפנים כנגד הקו"דא, עיין בספר המצות קטן, ובשימושא 

רבה יש 'פלג דרע', שימה כנגד הלב" )האגודה מנחות לז ,א(.

בארחות  מלוניל  הכהן  אהרן  רבינו  גם  להלכה  הביא  פרץ  רבינו  של  דעתו  את 

חיים: "והיכן מניחין אותן? קושרן בשמאל על הקיבורת, והוא בשר התפוח שבין פרק 

 העולת תמיד ביאר ששיטת ר"פ בשם השימושא רבה, יסודה בדברי הגמרא שהתפילין צריכות להיות כנגד  .10

הלב, ומעל חצי הזרוע כבר אינו כנגד הלב: "ועל יד ממש ליכא למימר דכתיב 'לך לאות' ולא לאחרים לאות, 

ואי על יד ממש הא מתחזי לכולי עלמא, ובמקום אחר בזרועו ליכא, דבעינן 'דברים אלה על לבבכם... וקשרתם' 

שתהא שימה כנגד הלב, ומחצי עצם ולמעלה לאו נגד הלב הוא" )או"ח כז, א(. כך ביאר גם הנצי"ב מוולוז'ין 

בהעמק שאלה קמה, ב.

ירושלים  גדולות,  הלכות  לספר  מהדורתו  בפתח  הילדסהיימר  עזריאל  אצל  ראו  רבה  שימושא  על   עוד  .11

תשל"ב, עמ' מו-נ, "נספח: מבוא לשימושא רבה".



 בארות |  178

ןטיישנרב דעלא ברה

ובין פרק הזרוע שקורין קובדו. נמצא כשהוא מדביק מדבקו לצלעיו, תהיה  הכתף 

התפילה כנגד הלב... כתב הרב רבינו פרץ שאין כל אותו הפרק כשר, כי אם החצי 

של האציל שקורין קובדו, כדאיתא בשמושא רבא" )חלק א, הלכות תפילין יד-טו, מהדורת 

אור עציון עמ' קכד(.12 וכך כתב המרדכי, לאחר שהביא את דעת רבינו תם ורבינו חננאל 

שאין  למרפק,  הכתף  שבין  הפרק  שבאמצע  התפוח  במקום  הוא  ההנחה  שמקום 

נראה כך לרבינו פרץ: "ורבינו חננאל פירש קיבורת — הזרוע שכנגד בית השחי והוי 

אמצעות הזרוע, ולא נראה לר"ץ" )הלק"ט, הל' תפילין רמז תתקסט(. בראשי התיבות "ר"ץ" 

כוונתו לרבינו פרץ שמכונה פעמים רבות "ר"ץ" או "הר"ץ הכהן".

פסיקת השו"ע והרמ"א

בסימן כ"ז בסעיף א', כאשר הגדיר השו"ע את מקום ההנחה, לא הזכיר את דעתו של 

רבינו פרץ, אלא סָָתַַם שכל הקיבורת כשרה להנחה בשווה: "מקום הנחתן, של יד — 

בזרוע שמאל, בבשר התפוח שבעצם שבין הקובד"ו ובית השחי, ויטה התפילה מעט 

לצד הגוף, בעניין שכשיכוף זרועו למטה יהיו כנגד ליבו".

ז' בדין אדם שיש לו מכה על השריר, הביא את  ואולם בהמשך הסימן, בסעיף 

דברי רבינו פרץ להלכה, שהמקום הכשר הוא בחצי התחתון של העצם בלבד: "אף 

בזרוע  יש  מקום  כי  תפילין,  יניח   — תפילין  הנחת  במקום  מכה  לאדם  שיש  פי  על 

מקום  הוא  הקובד"ו,  עד  מחציו  השחי,  לבית  הסמוך  העצם  כי  תפילין,  שתי  להניח 

הנחת תפילין".

גם הרמ"א כתב את דברי רבינו פרץ להלכה: "וצריך להניח בראש העצם הסמוך 

ש"בראש  האחרונים  וביארו  א(.  )כז,  לשחי"  שסמוך  העצם  בחצי  לא  אבל  לקובד"ו 

שבחצי  חלקו  על  רק  אך  השריר,  על  והיינו  שבעצם,  הבשר  בגובה  פירושו  העצם" 

התחתון של הזרוע וכפי שמסיים "אבל לא בחצי שסמוך לשחי". וכפי שביאר הב"י 

וגם הרמ"א הביאו  )מג"א, כז, ב, משנ"ב כז, ד(.13 מבואר אם כן שגם השו"ע  בבדק הבית 
להלכה את דברי רבינו פרץ.14

ומניחן בשמאל? על  "והיכן קושרן  בו, המיוחס לרבינו אהרן הכהן מלוניל:   וכן הביאה להלכה בספר כל  .12

נמצא כשהוא מדביק מרפקו  ובין פרק הזרוע שקורין קוברי,  והוא הבשר התפוח שבין פרק הכתף  הקיבורת 

לצלעיו תהיה התפילה כנגד לבו, לקיים מה שנאמר )דברים ו, ו( 'והיו הדברים האלה על לבבך'. והרי"ף ]צ"ל: 

והר"ף[ ז"ל כתב שאין כל אותו הפרק כשר כי החצי של צד האציל שקורין קוברי, כדאיתא בשימושא רבה" )כל 

בו, סי' כא(. אגב יש מהדורות שנכתב בהן: "כדאיתא בשמות רבה", טעות שנגרמה כפי הנראה מפתיחת ראשי 

התיבות "ש"ר" )ראו הערת ר"ד אברהם במהדורתו, תש"ן, עמ' תנט הע' 149(.

 אומנם יש לציין שהחיד"א כתב שהרמ"א לא סובר כחילוק זה שרק על השריר כשר, אלא על כל חצי הזרוע  .13

התחתונה וכפשט לשון ר"פ. וז"ל: "מור"ם ]רבינו הרמ"א, א"ב[ לא ראה ספר בדק הבית שלא נדפס בימיו, ואיהו 

גופיה לא נתעורר בזה לא בדרכי משה ולא במפה, דהוה ליה לאשמועינן בהדיא חידוש זה" )מחזיק ברכה כז, ד(.

 ועי' להלן הע' 23. .14



179  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ץרפ  רבינותיטש ודי לש ןלייפת םוקמ

בירור סוף המקום הכשר להנחה

מפשט לשון רבינו פרץ שכתב שאין כשר כי אם "מחצי הזרוע עד המרפק", הבין הבית 

יוסף שלשיטת רבינו פרץ המקום הכשר להנחה הוא עד המרפק, אפילו מתחת למקום 

השריר, ולכן כתב: "ואין לסמוך על זה להכשיר להניח בו תפילין בכל חצי הזרוע, כי 

)בדק  קיבורת'"  'זו  כלשון הגמרא  ורבינו, שהוא  הרמב"ם  כלשון  התופח  במקום  אם 

הבית או"ח כז, א(. דהיינו, להלכה אין לסמוך על רבינו פרץ להקל להכשיר הנחת תפילין 

בחלק הזרוע הסמוך למרפק ומתחת לשריר, אלא מתחשבים בדעתו רק להחמיר — 
ההנחה כשרה רק על מקום השריר שבחצי התחתון של הזרוע.15

אומנם לכאורה יש סתירה בדברי השו"ע, שכן לגבי אדם שיש לו מכה על השריר, 

הביא את רבינו פרץ כלשונו: "אף על פי שיש לאדם מכה במקום הנחת תפילין — יניח 

תפילין, כי מקום יש בזרוע להניח שתי תפילין, כי העצם הסמוך לבית השחי מחציו 

עד הקובד"ו הוא מקום הנחת תפילין" )כז, ז(. בפשטות, משמע שמקום ההנחה הכשר 

הוא גם מתחת לשריר עד המרפק ממש. ואם כן יש סתירה בדברי רבי יוסף קארו, 

שכן בבית יוסף כשהביא את דברי רבינו פרץ, סייג בבדק הבית שאין לסמוך על דבריו 

לקולא וממקום השריר ומטה פסול להנחה, ואילו בשו"ע משמע שהמקום הכשר הוא 

עד המרפק ממש. 

סמ"ק,  בהגהת  שכתוב  וכמו  המחבר,  לשון  כו'.  העצם  "כי  ביאר:  ז(  )כז,  הגר"א 

וטעה בהבנתו. אבל בבדק הבית חזר בו, וכן משמע שם בעירובין שבקיבורת עצמו 

יש בו להניח שתי תפילין, שאמר: הכי קאמר, מקום כו', תנא דבי כו', וכמו שכתבנו 

לעיל בסעיף א, עיין שם". במילים אחרות, בסעיף ז' השו"ע טעה בהבנת רבינו פרץ 

להכשיר עד המרפק ממש, ובבדק הבית — שכידוע נכתב בידי רבי יוסף קארו באחרית 

ימיו — חזר בו, ועיקר שיטתו היא כדבריו בבדק הבית שכשר רק על הבשר התפוח 

שבחצי התחתון.

המג"א )כז, ב(, מחמת סתירה זו, ביאר שגם רבינו פרץ עצמו סובר שמקום ההנחה 

הוא רק על השריר, ומה שכתב מחצי הזרוע עד המרפק, היינו שניתן להניח רק על 

השריר שנמצא במקום זה, ולא על השריר שבחצי העליון של הזרוע, ולא כמו שפירש 

את דבריו בדק הבית, ולכן העתיק בשו"ע בסעיף ז' את לשונו לגבי אדם שיש לו מכה 

במקום הנחת תפילין. כך ביארו את השו"ע רוב האחרונים, ומהם המהריק"ש )ערך לחם 

 ומסתבר שכך דעתו של ר"פ עצמו, וכפי שכתב המגן אברהם )להלן(, שהרי דבריו מוסבים על הסמ"ק שכתב  .15

שמקום ההנחה הוא הקיבורת, ועל כך הוסיף ר"פ שרק בחצי הסמוך למרפק. וכך משמע שסברו הראשונים 

שהביאו את ר"פ להלכה, והגדירו שמקום ההנחה הוא בבשר התפוח שבין המרפק לכתף, ועל זה כתבו שלר"פ 

המקום המדוייק הוא בחציו התחתון של מקום זה. 



 בארות |  180

ןטיישנרב דעלא ברה

כז, ז(, עולת תמיד )כז, א(, פרי מגדים )כז, ב(, שולחן ערוך הרב )כז, ב(, משנה ברורה )כז, ד(, 
וכ"כ המלבי"ם )ארצות החיים כז, א(.16

מנגד יש שהבינו את רבינו פרץ כהבנת הבית יוסף בבדק הבית, שהמקום הכשר 

להנחה הוא אף מתחת לשריר עד המרפק ממש, וקיבלו את דבריו להלכה. כך דעת 

הלבוש כז, א )אומנם לא ציין במפורש שמקור דבריו מרבינו פרץ(:

יניחנה בגובה הבשר, שבפרק שבין הקנה ]האמה, א"ב[ לכתף... ועוד דילפינן לה 

במה מצינו שתפילין של ראש על זה הדרך "אמרה תורה הנח תפילין בראש והנח 

תפילין ביד" )מנחות לז, ב(, מה מקום הנחת תפילין בראש ממקום הנמוך שבראשו 

עד מקום גובה הראש... הכי נמי בשל יד ממקום הנמוך שבידו עד מקום הגובה, 

והוא בזה המקום מתחילת הפרק ששם הוא נמוך ומשופע והולך וגבה עד חציו, 

כן הוא שיעור הנחתן גם כן עד הגובה, והוא מן הקובדו, שקורין עלפוגי"ן בלשון 

פי  על  אף  יותר...  ולא  הפרק  אותו  חציו,  עד  מתחלתו  הפרק  בפנים  אידיש,17 

שיש לאדם מכה בזרועו... יניח תפילין למטה ממנו ]מגובה הבשר, א"ב[ סמוך 

והוא  הוא מקום תפילין עד הקובדו,  לקובדו, דהא מחצי העצם הסמוך לשחי 

שיעור לשתי תפילין.

עד  לשריר  מתחת  אפילו  להכשיר  פרץ  רבינו  שכוונת  א(  )כז,  מרדכי  המאמר  וכ"כ 

ז' לגבי מי שיש  המרפק, ואף הוסיף לבאר שכך דעת השו"ע, וכפשט דבריו בסעיף 

לו מכה במקום הנחת תפילין על השריר, שיכול להניח גם תחת השריר עד המרפק 

ממש. וזהו שאמרו שיש מקום ביד לשתי תפילין, ואם המקום המותר הוא רק השריר 

שבחצי התחתון של הזרוע, אין שם מקום לשתי תפילין. ומה שכתב בבדק הבית שרק 
על השריר כשר ולא מתחת, ביאר המאמ"ר שאינם להלכה משום שבשו"ע חזר בו.18

 כך הבינו רוב האחרונים את דברי המג"א שמתרץ את הסתירה בדברי השו"ע, שדבריו בדין פצע בקיבורת,  .16

מוסבים רק על מקום השריר שבחצי התחתון. וכ"כ למעשה לבושי שרד כז, א; יד אפרים כז, א; חיי אדם )תפילין 

יד, י(; בן איש חי )חיי שרה ש"ר, ו(; ועוד. אומנם במחצית השקל )כז, א( פירש שהמג"א נשאר בצ"ע על הסתירה 

וביאר שכוונת המג"א היא לתרץ את ר"פ מקושיית בדק הבית, שלא מסתבר שיחלוק על כל  בדברי השו"ע, 

הראשונים ויתיר להניח מחוץ למקום השריר. בערוה"ש )כז, ג( ביאר שהשו"ע סמך על מש"כ בסעיף א' שמקום 

ההנחה הוא על השריר בלבד )"בבשר התפוח שבעצם שבין הקובד"ו ובית השחי"(, ולכן בסעיף ז' העתיק את 

לשון ר"פ וסמך על מה שביאר בסעיף א' שכמובן גם בחצי הזרוע היינו דווקא על מקום השריר.

לשפה  בהתאם  זאת  "אולעמבוגין"(.  להלן:  הרב  ערוך  שולחן  כלשון  )או  "עלנבויגן"  הוא  ביידיש   מרפק  .17

הגרמנית "Ellen( "Ellenbogen — זרוע, bogen — כיפוף(.

 יש לציין שמלשון ר"פ בתוספותיו, "מקומן מחצי זרוע עד המרפק" )עירובין צה, ב(, משמע שסובר כפי  .18

שהבינוהו הלבוש והמאמ"ר, שמקום ההנחה עד המרפק ממש, ולא כמו שפירשוהו המג"א ודעימיה. 



181  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ץרפ  רבינותיטש ודי לש ןלייפת םוקמ

קושיות על שיטת רבינו פרץ
חידושו לכאורה של רבינו פרץ, כפי שהבינוהו רוב האחרונים, שניתן להניח רק על 

השריר שנמצא בחציה התחתון של הזרוע, ולכן בכל השריר, מעורר כמה קושיות. 

השריר  על  דווקא  ההנחה  שמקום  סייגו  לא  הראשונים  ככל  ורוב  הגמרא  ראשית, 

שבחצי התחתון של הזרוע, אלא סתמו שכל מקום הגובה שבין המרפק לכתף כשר, 

"ידך  וכלשון הגמרא שכל הקיבורת כשרה —  משמע שכל הקיבורת כשרה בשווה, 

זו קיבורת". ויש שאף הדגישו שמקום הקיבורת הוא אמצע הזרוע )ר"ח, עירובין צה, ב(, 

או "סמוך לכתף" )רש"י, מנחות לז, ב(. ומניין לרבינו פרץ חילוק זה רק על סמך פירוש 

שחידש בדברי השמושא רבה? כלומר האם סבר רבנו פרץ שהשמושא רבה חידש 

דין מסברתו או מאיזו מסורת עלומה שעברה אליו? וכך תמהּ בביאור הלכה )כז, א, ד"ה 

בראש העצם(.

שנית, לפי הגמרא מקום ההנחה צריך להיות באופן ש"תהא שימה כנגד הלב", 

ועיקר הלב אינו נמצא כנגד החצי התחתון של הזרוע, אלא כנגד אמצע הזרוע או 

)וכפי שהדגישו בעלי התוספות מנחות לז, א ד"ה קיבורת, "שתהא  מעט גבוה יותר כנגד הדדים 

שראוי  ביד  יש  "מקום  חכמים:  אמרו  לכך,  בנוסף  הדדים"(.  כנגד  והיינו  הלב,  כנגד  שימה 

את  בכמחצית  שמצמצם  פרץ  רבינו  ולשיטת  ב(,  צה,  )עירובין  תפילין"  שתי  בו  להניח 

מקום ההנחה קשה, כיצד יהיה מקום להניח שם שתי תפילין )בפרט לאחרונים שפירשו את 

דבריו על מקום הקיבורת שבחצי התחתון בלבד(. התמיהה מתעצמת בנערים צעירים, שרוב 
ככל השריר נמצא מעל המחצית התחתונה של הזרוע.19

דעת הגר"א – השימושא רבה לא חלק על יתר הראשונים
כאמור לעיל, הגר"א בביאורו על השו"ע )כז, א( הקשה על הבנת רבינו פרץ את דברי 

השימושא רבה ש"פלג זרוע" פירושו חצי הזרוע לצד המרפק, היינו שרק הקיבורת 

שנמצאת בחצי התחתון של העצם כשרה להנחה. עיקר תמיהתו היא, מניין לרבינו 

פרץ לחלק בין החצי התחתון של השריר לחצי העליון, שהרי פשט הגמרא והראשונים 

שכל מקום הקיבורת כשר בשווה. לכן כתב הגר"א שאין כוונת השימושא רבה חצי 

זרוע בדווקא, אלא כחצי, כלומר שרק מקצת הזרוע כשר להנחה ולא כל הזרוע בין 

אך  ומתחתיה,  שמעליה  החלקים  ולא  בלבד,  הקיבורת  מקום  והיינו  למרפק,  הכתף 

גדול מאד — הבית לפחות שתי אצבעות.  כידוע, ששיעור התפילין  לפי השימושא רבה הסובר,   במיוחד  .19

תמיהה זו פחות קשה לשיטת הלבוש והמאמ"ר הסוברים שלר"פ מקום ההנחה הוא בכל המחצית התחתונה 

של הזרוע.



 בארות |  182

ןטיישנרב דעלא ברה

והוסיף שבכך מובנים דברי הגמרא שיש מקום  לעולם כל הקיבורת כשרה בשווה. 
בזרוע לשתי תפילין.20

באופן דומה כתב רבי סעדיה, תלמיד הגר"א, בשם רבו, ש"פלג זרוע" מתייחס 

ו'"פלג" פירושו שהקיבורת עצמה היא חצי מהמרחק  )השריר(,  לכל מקום הקיבורת 

שבין הכתף למרפק, כאשר רבע מעליה ורבע מתחתיה פסול להנחה: "מקום תפילה 

זרוע  ורובע  למעלה,  זרוע  רובע  לאפוקי  האמצעי,  פלג  פירוש  זרוע.  פלג   — יד  של 

למטה" )מעשה רב, תפילין אות כא(.21 באופן זה מתיישבים דברי השימושא רבה עם יתר 
הראשונים שמבואר מדבריהם שכל מקום הקיבורת כשר להנחה.22

שיטות האחרונים
שמקום  הראשונים  כסתימת  הוא  להלכה  שהעיקר  עולה  רבים  אחרונים  מדברי 

דווקא על השריר  כרבינו פרץ להניח  ומה שכתבו  כל המקום התפוח,  הוא  ההנחה 

בחצי התחתון של הזרוע, היינו דווקא לכתחילה, אך כאשר יש קושי בכך מחמת מכה 

או פצע, או כאשר התפילין גדולות יותר ממקום זה, וכיוצא בזה23 — ניתן להניח גם 

על החצי העליון בברכה, ובלבד שיהיה על הקיבורת.24 

לכתחילה  מקום  ומכל  הקיבורת,  בכל  כשר  כן  "ואם  מוולוז'ין:  הנצי"ב  כ"כ 

מצוה בתחילת הקיבורת שהיא שימה נגד הלב... מדאיתא שם רב אחא מכוין ומנח 

להו בהדיה לביה )מנחות לז, ב(. ומשום הכי הביא הרי"ף ורמב"ם דרשה דתהא תפלין 

)שם(, ללמד דכל שהוא מכוון יותר נגד הלב עדיף, וזהו תחילת הקיבורת"  נגד ליבו 

)העמק שאלה פרשת עקב קמה, ג(. דהיינו, שמעיקר הדין כל הקיבורת כשרה להנחה, אך 

 רבי אליעזר לנדא בדמשק אליעזר )הודפס בתרכ"ח. על ביאור הגר"א כאן(, כתב שאף יש ראיה שאין הלכה  .20

הגמרא  היתה  ר"פ,  דברי  נכונים  אם  א(.  לז,  )מנחות  מהתפילין"  פטור  זרוע  לו  "אין  האומרת  מהגמרא  כר"פ, 

משמיעה לנו חידוש גדול יותר, שאפילו אם החצי העליון של הזרוע נשאר — פטור מתפילין. וכ"כ רבי צבי כץ 

הנחלת צבי )כז, א(.

היינו  זרוע"  "פלג  רב,  רב שם, כתב שלפי המעשה  בביאורו למעשה  יפו,  רבה של  הלוי,  נפתלי הרץ   רבי  .21

שהקיבורת אכן חצי זרוע ממש, ולא כביאורו על השו"ע ממנו משמע שחצי לאו דווקא אלא שרק מקצת כשר 

)מעשה רב, מהדורת ר"י זלושינסקי תשע"א, עמ' לב-לג(.

 רוב האחרונים ביארו את הגר"א כמבואר למעלה, שכל מקום הבשר התפוח כשר ואף מה שמעל חצי הזרוע,  .22

חלק  להלן  שיובא  כפי  אומנם  ו(.  ש"ר  שרה  )חיי  חי  איש  ובן  בראש(  ד"ה  א  כז,  הלכה  )ביאור  המשנ"ב  מהם 

מהאחרונים ביארו שלדעת הגר"א כל הזרוע מוגדרת כקיבורת הכשירה להנחה )ערוה"ש כז, א-ד; כף החיים כז, 

ג-ד; דמשק אליעזר כז, ה(. 

 וכן המעוניינים להניח תפילין של רש"י ור"ת יחד. .23

 כאן המקום לציין שיש אחרונים שפירשו שהשו"ע סובר כמו הגר"א, שכל מקום הקיבורת כשר להנחה  .24

לכתחילה, וכפשט דבריו בכסף משנה )תפילין ד, ב(. ופירשו את דבריו באופנים שונים. כ"כ רבי אליעזר חזן 

)עמודי הארזים על היראים, סי' טז אות ה, אהבת שלום תשמ"ג, עמ' קיד-קטו(, הרב מאיר מאזוז )משנה ברורה 

עם איש מצליח, סי' כז הערה 1, איש מצליח תשפ"ה, עמ' לו(; הרב יעקב משה הלל )שו"ת וישב הים ב, ד(, הרב 

יצחק ברדא )שו"ת יצחק ירנן ז, ה(; הרב שאול דוד בוצ'קו )שולחן ערוך כפשוטו, כז, א; ז(.



183  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ץרפ  רבינותיטש ודי לש ןלייפת םוקמ

לכתחילה מצווה להניח בתחילת המקום התפוח, דהיינו בחצי התחתון של העצם, 

שכך התפילין מכוונות יותר כנגד הלב.

וכ"כ המשנ"ב שאם יש לו תפילין גדולות, אפשר שיגיעו אל מקום השריר שבחצי 

להימנע  מוטב  שלכתחילה  הוסיף  אך  זו,  הנחה  על  לברך  ויכול  הזרוע,  של  העליון 

מלהניח תפילין כאלו משום שבכך נאלץ להניחן במקום שאין להניח לשיטת השו"ע 

והרמ"א המחמירים כרבנו פרץ: "...על כן נכון למנוע מלהניח תפילין גדולים כי ע"פ 

הרוב מצוי בתפילין גדולים שסוף הקציצה מונחת למטה ממקום הקיבורת, אם לא 

שיקשרם לכתחילה בחצי העצם העליון, וגם זה לא נכון להקל לכתחילה בזה אחרי 

דדעת המחבר ורמ"א להחמיר בזה. אך אם אין לו כי אם תפילין גדולים, טוב יותר 

ויצא בזה על כל  שיקשרם בחצי העצם העליון במקום שנמצא עדיין בשר התפוח 

פנים דעת הגר"א ושאר פוסקים, ממה שיהיו מונחים למטה ממקום הקיבורת ולא 

יצא בזה אליבא דכולי עלמא, וגם הברכה יהיה לבטלה" )כז, ד(.25 

הגבוה  בשר  במקום  האמצעי  לפרק  הסמוך  בחצי  "...יניחו  חי:  איש  הבן  וכ"כ 

יניח  לא  להו בחצי השני  שבו... דלכתחילה צריך לחוש לסברת הפוסקים דסבירא 

יזהר  ביחד  ורבנו תם  ולכן הלובש רש"י  תפילין אפילו על בשר הגבוה המגיע שם, 

לעשותם קטנים כדי שיוכל להניחם על בשר תפוח שבחצי הראשון של הפרק, והיכא 

דלא אפשר בהכי יש לסמוך על סברת הגאון רבי אליהו מווילנא ז"ל הנזכר, דסבירא 

ליה כל בשר הקיבורת ראוי להניח בו תפילין" )חיי שרה שנה ראשונה, אות ו(.26 

בדומה לכך הביא הרב ירחמיאל דוד פריד בשם הרב יוסף שלום אלישיב, שאין 

להטריח ולעורר לקנות תפילין קטנות, ואין לחשוש אם חלק מהתפילין תהיינה על 

השריר שבחצי העליון של הזרוע, שהרי לגר"א ולרבים מן הפוסקים ניתן להניח שם 

בברכה. והוסיף ששמע מהרב שלמה זלמן אוירבך ש"יש להניח תפילין כמו שנהגו 

בידינו את התפילין של  יש  ואמר שעדיין  ולא לחשוש לחדשות,  בדורות הקודמים 

החפץ חיים זצ"ל, וגדולות היו, ודי לנו אם עיקר התפילין מונחים על חצי התחתון" 

)מעדני שלמה, ירושלים תשע"ו, תפילין אות ב, עמ' ג(.

אמנם, לצד הפוסקים שראינו עד כה, הסוברים שניתן לצאת ידי חובה בהנחה על כל 

המקום התפוח )השריר( בלבד, ישנה דעה ייחודית של ערוך השולחן )כז, א-ד( המרחיבה 

את מקום ההנחה הכשר. אלו דבריו:

 צ"ע מדוע כתב המשנ"ב שלמטה מהשריר "לכולי עלמא" אין יוצאים ידי חובה, שהרי לעיל למדנו שלדעת  .25

הלבוש והמאמר מרדכי, ניתן להניח שם לכתחילה, וכך פירשו את ר"פ, וכך פירש במחזיק ברכה את דעת הרמ"א.

 וכ"כ הרב בן ציון אבא שאול )אור לציון ב, פ"ג, ב; מכון אור לציון תשנ"ג, עמ' לא-לב( והרב משה מרדכי  .26

קארפ )הלכות יום ביום תפילה א, פרק יא, קיד; ירושלים תשע"ח, עמ' תקט והע' 201(. 



 בארות |  184

ןטיישנרב דעלא ברה

וכך דרשו חז"ל שם "ידך זו קיבורית", כלומר מקום קבוצת בשר, דבעצם הזה 

]הזרוע, א"ב[ יש הרבה יותר בשר מהעצם שאחר פיסת היד עד הקובד"ו ]מכף 

היד עד המרפק, א"ב[... ודע דמסתימת לשון הש"ס והפוסקים משמע להדיא 

דכל עצם זה שבין הקובד"ו ובית השחי כשר להנחת תפלין, וכן מבואר מלשון 

הטור שכתב בגובה הבשר שבפרק שבין הקנה לכתף עכ"ל. אבל רבינו הבית יוסף 

בספרו הגדול הביא מסמ"ק דלא כל עצם זה כשר אלא החצי שלצד הקובד"ו 

וגם זה לא בכל מחציתה כי אם במקום התפוח שם וע"פ זה כתב בשו"ע בבשר 

התופח שבעצם שבין הקובד"ו ובית השחי עכ"ל... וכן הוא מנהג העולם להניחה 

האחרונים  מרבותינו  אחד  אמנם  בגובה...  מעט  אם  כי  זה,  עצם  בהתחלת  לא 

]הגר"א סק"א[ האריך לחלוק על כל זה ומביא ראיות ברורות דכל עצם זה שבין 

הקובד"ו ובין בית השחי כשר להנחת תפלין. וזה שהביאו ראיה משימושא רבה 

כן הוא, דמכל היד היא פלג... ומרש"י שם משמע  וודאי  זרוע" —  שכתב "פלג 

להדיא כהגר"א, שכתב גובה קיבורית דהוא אצל הכתף עכ"ל, וכך משמע מלשון 

הש"ס שם, דכל העצם הזה מקרי גובה שביד, והיא כולה כנגד הלב. וכך משמע 

מלשון ר"ת בתוספות ורא"ש, ע"ש. ונלע"ד ברור דמי שיש לו מכה במקום הנחת 

למעלה  ולהניחה  זו  דיעה  על  לסמוך  בפשיטות  יכול  השו"ע,  דברי  לפי  תפלין 

ממחציתה של עצם זה, וכן יש להורות ודו"ק.

המרפק  שבין  הפרק  כל  שלהלכה  והגר"א,  הראשונים  מלשון  דקדק  השולחן  ערוך 

לכתף נחשב כמקום הקיבורת ולא רק מקום השריר, הואיל וכולו נחשב כמקום קיבוץ 

בשר, שהרי בכל שטח זה יש יותר בשר ביחס לפרק האמה )בין כף היד למרפק(. והוסיף 

שזו כוונת הגר"א בדברי השימושא רבה "פלגא דזרוע", שמקום ההנחה הכשר הוא 

כן כל פרק הזרוע כשר. ואף דקדק כך מלשון  )מכף היד עד הכתף(, ואם  חצי מכל היד 

רש"י שכתב שמקום הקיבורת סמוך אל הכתף, ואף שציין שמנהג העולם כמו השו"ע 

והרמ"א להניח רק על הקיבורת ממש דהיינו על השריר, כך הורה למעשה ערוה"ש 

במקום הצורך.

וכך ביאר את דברי הגר"א גם בכף החיים, ש"כל הבשר התפוח שעל כל הפרק 

בין הקוב׳דו ובין בית השחי כשר לתפילין... אפילו אם נקטעה ]היד, א"ב[ למעלה מן 

הקבורת, יש להניח שם תפילין במקום שנשאר באותו העצם" )כז, ג-ד(. וכך ביאר את 

הגר"א גם רבי אליעזר לנדא בדמשק אליעזר )כז, ה(. אומנם יש לציין ששיטה זו קשה 

מעט, בפרט לאור המבואר במעשה רב שנזכר לעיל, שם מוכח להדיא שכוונת הגר"א 

הייתה להכשיר רק את מקום הקיבורת עצמה ולא את כל הזרוע.

מבואר אם כן שלדעת הנצי"ב, המשנ"ב, בן איש חי, הגרש"ז והרב אלישיב ועוד, 

דברי רבנו פרץ כהבנת בדק הבית הם חומרה, ומקום ההנחה הכשר הוא על המקום 



185  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ץרפ  רבינותיטש ודי לש ןלייפת םוקמ

התפוח כולו אף בחלק שבחצי העליון של הזרוע. יחד עם זאת חשוב לומר שאחרונים 

רבים כתבו להלכה שלכתחילה יש להניח כרבינו פרץ כפי הבנת בדק הבית — על 

תמיד  עולת  ב(,  )כז,  אברהם  המגן  כתבו  כך  התחתונה.  הזרוע  שבחצי  השריר  מקום 

)כז, א(, שולחן ערוך הרב )כז, ב(, המלבי"ם )ארצות החיים כז, א(,27 משנה ברורה )כז, ד(, כף 

החיים )כז, ג( ועוד.28 בחלק הבא נציע שאולי אף רבנו פרץ לא התכוון לחלוק על יתר 

הראשונים אלא הסכים עם דבריהם שמקום הקיבורת כולו כשר להנחה לכתחילה.

יישוב דברי רבינו פרץ עם יתר הראשונים
רבנו פרץ מבאר את הראשונים — הקיבורת בחצי התחתון של הזרוע

כדי ליישב את הקושיות על שיטתו של רבינו פרץ, ניתן לבאר שמה שכתב "הוי מקומן 

מחצי זרוע עד המרפק שהוא קוד"א", אין כוונתו שמקומן דווקא בחצי המדויק של 

הזרוע ולא למעלה מכך, אלא פירוש דבריו הוא שניתן להניח על מקום הקיבורת — 

הבשר התפוח כולו, וכיתר הראשונים, ונקט "מחצי זרוע" משום שרוב מקום הבשר 

התפוח בדרך כלל נמצא בחלק התחתון של הזרוע )ולאו דווקא בחצי ממש(, ולא התכווין 

לדקדק בזה ולאסור להניח קצת מעל החצי במקום שבשר הקיבורת מתפשט לשם. 

ובאומרו "חצי הזרוע" כוונתו למקום הקיבורת. 

שהוא  המרפק  עד  זרוע  מחצי  "מקומן  אחר:  במקום  עצמו  בדברי  מדוייק  כך 

קודא, והיינו פלגא דזרוע — והיינו הא דקאמר ידך זה קיבורת, פירוש בשר המכונס 

בין המרפק ובין הכתף" )תוספות רבנו פרץ עירובין צה ,ב, שלא היה מוכר לאחרונים(. מבואר אם 

כן שלדעתו "פלגא דזרוע" הוא הקיבורת, מקום הבשר התפוח. ואם כך רבינו פרץ לא 

חולק על יתר הראשונים הסוברים שכל מקום הקיבורת כשר, אלא רק מבאר שמקום 

הקיבורת הוא בחצי התחתון של הזרוע.

כתירוץ זה עולה מדברי שולחן ערוך הרב )כז, ב( שהגדיר שהקיבורת עצמה היא 

חצי הפרק שבין המרפק לכתף, כלומר שהקיבורת נמצאת בחצי התחתון של הזרוע: 

"צריך להניחה בגובה הבשר שבפרק הזרוע שבין המרפק, שקורין אולעמבוגין בלשון 

 — מהקיבורת  למעלה  יניחנה  לא  אבל  קיבורת,  נקרא  המקום  וזה  להכתף  אידיש, 
דהיינו שלא יניחנה למעלה מחצי הפרק שבין המרפק לכתף...".29

יש שם מקום להניח בו   עוד הוסיף המלבי"ם שמוכרחים לומר כר"פ, שאם נאמר שכל השריר כשר אזי  .27

שלוש תפילין ולא שתיים )המאיר לארץ, אות ז, במהדורת תרכ"א, דף טז,ב-יז,א(. 

ניתן להניח על מקום הקיבורת שבחצי העליון של השריר,   אומנם החיי אדם כתב שבמקום הצורך אכן  .28

אך מתוך חשש לשיטת בדק הבית בהבנת ר"פ, הוסיף שהמניח שם לא יברך )תפילין כלל יד, אות י(. וכ"כ הרב 

עובדיה יוסף והוסיף שיש להיזהר מאד שאפילו חלק קטן מהתפילין לא יהיה מעל חצי הזרוע, ואם יברך באופן 

כזה ברכתו לבטלה )יחוה דעת ה, ג(.

וז"ל: הלכך  "ועזרני ה' שמצאתי בספר התרומה... כתב  )כז, א(:  יישוב זה מבואר גם בביאור הלכה   מעין  .29



 בארות |  186

ןטיישנרב דעלא ברה

פירוש זה עולה יפה גם בדברי רבנו חננאל שהובאו לעיל, שכתב שהקיבורת היא 

באמצע הזרוע, משום שניתן לומר שעד סביב אמצע הזרוע מגיעה הקיבורת, כלומר 

לתרגום  ובפרט  טז(.  סי'  ארזים  בעמודי  פירש  אכן  )וכך  הקיבורת  זו  ומטה  הזרוע  מאמצע 

הרב קאפח ברבינו חננאל, שלא תרגם אמצע הזרוע אלא נפיחות הזרוע, והיינו שכל 

המקום הנפוח כשר להניח.

המדידה היא מהכתף ולא מבית השחי, ומתבצעת כשהיד ישרה

כדי שרוב מקום הבשר התפוח יהיה בחצי התחתון של הזרוע נדרשים שני דברים. 

האחד שמדידת אורך הזרוע תתבצע מהכתף אל המרפק, כך שנקודת החצי גבוהה 

היד  כאשר  תתבצע  הקיבורת  שמדידת  והשני  המרפק.  אל  השחי  מבית  ולא  יותר, 

בתנוחה ישרה, כך שהקיבורת תתרחב לעבר המרפק.

לגבי הנקודה הראשונה, כבר אצל רבינו פרץ עצמו, שהוא מקור החידוש שיש 

בין  )עירובין צה, ב( שהזרוע היא  להניח בחצי התחתון של הזרוע, מבואר בתוספותיו 

נעשית  שהמדידה  שכוונתו  ודאי  הזרוע  חצי  על  כשדיבר  כן  ואם  לכתף,  המרפק 

מהכתף למרפק. וכ"כ למעשה בשולחן ערוך הרב, שגם לפי רבינו פרץ יש לחשב את 

חצי הזרוע הכשרה להנחת תפילין של יד מהכתף ולא מבית השחי: "בגובה הבשר 

יניחנה  וזה המקום נקרא קיבורת, אבל לא  שבפרק הזרוע שבין המרפק... להכתף, 

למעלה מהקיבורת, דהיינו שלא יניחנה למעלה מחצי הפרק שבין המרפק לכתף..." 

וידם קטנים,  גופם  "נערי בר מצוה שעדיין  וכ"כ מפי הרב נסים קרליץ לגבי  ב(.  )כז, 

ובשר התפוח שלהם נמצא לכאורה בחלק העליון של היד... משערין ממקום הכתף 
שהוא תחילת היד עד המרפק" וכו' )חוט שני, תפילין כז, ג, עמ' קג(.30

השחי,  לבית  המרפק  בין  הוא  הקיבורת  שמקום  שנקטו  הראשונים  גם  בנוסף, 

בעצם העליון יניח תפילין הוא הנקרא זרוע והוא יד דאורייתא, וסמוך לפרק של האציל קצת — יניחם, כי שם 

היא קיבורת ... עכ"ל. הנך רואה לעין דעת ספר התרומה, דהתפשטות בשר הקיבורת הוא רק סמוך לקובד"ו, 

ולא מצינו למי מהראשונים שיחלוק עליו בדבר זה התלוי בסברא לבד ובגילוי מלתא, ולפי זה פשוט הוא דסובר 

הרמ"א והשו"ע... דהקיבורת לא נתפשט כי אם עד מקום שמחצי עצם ולמטה...". כלומר, על פי דקדוקו בלשון 

התחתון  בחלק  דהיינו  למרפק,  סמוך  הוא  התפוח,  הבשר  הקיבורת,  מקום  שכל  הביה"ל  כתב  התרומה  ספר 

של הזרוע. וזו ממש כוונת דברי ר"פ שמקום הקיבורת הוא בחצי הזרוע עד המרפק. כלומר אין מחלוקת בין 

הראשונים לר"פ, ובאמת כל הקיבורת כשרה להנחה, אלא שרובה ככולה נמצא בחצי התחתון של העצם. אומנם 

ציין הביאור הלכה שבפועל השו"ע והרמ"א פוסקים להלכה שרק עד חצי הזרוע כשר, ובקיבורת שמעל חצי 

הזרוע אין להניח.

 וכך מובא בשם הרב חיים קניבסקי שהמדידה מהכתף: "ומסתבר יותר דמודד מבחוץ )היינו מהכתף, ולא  .30

מבית השחי בפנים, א"ב( כיון דהתם הוא מקום הנחת תפילין, והוסיף רבינו שליט"א דמה שכתב בשו"ע )כז, א( 

עד בית השחי היינו כנגד בית השחי" )דעת נוטה ג — תפילין, סי' רלט(. אומנם יש לציין שברשימות תלמידי הרב 

שלמה זמן אוירבך נמסר מפיו "ומדידת אורך העצם היא מצידה הפנימי של העצם שכלפי הגוף ]כלומר מבית 

השחי, א"ב[, ולא מבחוץ" )הליכות שלמה — תפילה, פרק ד דבר הלכה הע' לט, עמ' נד(.



187  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ץרפ  רבינותיטש ודי לש ןלייפת םוקמ

נראה שכוונתם היא למדידה מהצד החיצוני של בית השחי, דהיינו מהכתף, וראיה 

כתבו  פעמים  מתחלפים,  לשונות  בדבריהם  שמצינו  עצמם,  הראשונים  מדברי  לכך 

שמודדים מהכתף ופעמים מבית השחי, ומשמע שהתכוונו לאותו המקום. כך מוכח 

מדברי רש"י, שבמקום אחד כתב "קיבורת — דהוא אצל הכתף" )מנחות לז, ב(, ובמקום 

אחר כתב "בגובה הזרוע רחוק מן האציל מעט" )ערכין יט, ב(, ואציל פירושו בית השחי. 

וכן מוכח מהראשונים שציטטו את רבינו תם, שיש כתבו בשמו שהגדרת המקום היא 

"בין בית השחי למרפק"  ויש כתבו בשמו  יח(,  )רא"ש תפילין  ובין המרפק"  "בין הכתף 

)תוספות מנחות לז, א(. ועוד יש לומר שגם אם כוונת מיעוט הראשונים שכתבו שהמדידה 

היא מבית השחי, לומר שמודדים מבית השחי ממש, מסתבר לפרש דבריהם באופן 

שלא ירחיב את המחלוקת, שכוונתם לאותו השיעור כפי שמודדים מהצד החיצוני 

של בית השחי — מהכתף, שכן כאשר מרימים את היד בצורה מאוזנת, הכתף ומרכז 

בית השחי מקבילים זה לזה. 

ולגבי נקודה השניה, הרי שמסתבר לומר שיש למדוד את הקיבורת כאשר היד 

כמעט ישרה וכדרך תנוחה הטבעית והרווחת של היד, באופן זה מקום השריר ארוך 

יותר ומתפשט לעבר המרפק. 

כך ביאר הראי"ה קוק, ששאל "אם לשער מקום הקיבורת, דהיינו התפוח, לענין 

שאז  כפופה,  כשהיא  או  גדול,  הוא  השיעור  שאז  פשוטה,  כשהיד  יד,  של  תפילה 

השיעור הוא קטן", והשיב: "ונראה דאם רוב התפילין של יד הוא במקומה גם כשהיא 

]היד, א"ב[ פשוטה, יש לומר אולי מן התורה הוי רובו ככולו אפילו בשיעורים... דהוי 

דרבנן המיעוט הנותר שיהיה דוקא במקומו. ויש לומר דבמידי דרבנן משערים מצב 

האבר לקולא" וכו' )שו"ת אורח משפט סי' ד; קבצים מכתי"ק א, פנקס ראשון ליפו — מילואים, לט1, 

עמ' קס(. דעתו שמשערים את גודל הקיבורת כאשר היד פשוטה ולא כפופה, והטעם 

לכך הוא שמדין תורה רובו ככולו, ולכן אם הניח את רוב התפילין על הקיבורת כשר, 

ורק מדברי חכמים אנו מצריכים שיהיה "כולו" ממש. לכן ניתן למדוד את כל מקום 

הקיבורת בצורה מקילה יותר דהיינו כאשר היד פשוטה.

היד  כאשר  היא  הקיבורת  מדידת  שצורת  קניבסקי,  חיים  הרב  בשם  הובא  וכן 

פשוטה: "שאלה: מש"כ השו"ע )כז, א( דמקום הנחת תפילין של יד הוא במקום גובה 

הבשר, צ"ע האם כוונתו בזרוע פשוטה או בזרוע כפופה? תשובה: מסתבר כשהיד 

פשוטה... דאין זה מתקבל על הדעת דצריך להיות מורגש ביותר דלא נזכר דבר זה 

בראשונים, ואף כשהיד פשוטה יש קיבוץ בשר ומסתברא דמניח שם" )דעת נוטה ג — 

תפילין, סי' רלח(.



 בארות |  188

ןטיישנרב דעלא ברה

סיכום
מכלל הדברים מתבאר שהראשונים מסכימים על ההגדרה הבסיסית של מקום הנחת 

תפילין של יד, ה"קיבורת" — הבשר התפוח שבזרוע. וכולה כשרה בשווה.

דברי רבינו פרץ בהגהות סמ"ק אף הם מתיישבים יפה עם הגדרה זו. ומה שכתב 

"מחצי הזרוע" לאו דווקא, אלא כוונתו לחלק התחתון של הזרוע, או שכוונתו שחצי 

הזרוע הוא עיקר הקיבורת אך גם מקום הבשר התפוח שמעט מעל חצי הזרוע כשר 

להנחה, בדומה לדברי רבנו חננאל שכתב שהקיבורת היא באמצע הזרוע, שזה עיקר 

ואכן לאור העולה מדברי הפוסקים שמדידת הזרוע אינה מבית השחי אל  מקומה. 

המרפק אלא מהכתף אל המרפק, מובן שחצי הזרוע הוא מקום עיקר הקיבורת, קל 

הקיבורת  מקום  ואזי  פשוטה  היד  כאשר  עצמה  הקיבורת  את  מודדים  אם  וחומר 

מתפשט מעט למטה.

ובזה סרות התמיהות על דברי רבינו פרץ. כך מתבאר שרבינו פרץ לא בא לחדש 

שיטה לא מוסכמת, אלא לבאר היכן נמצא מקום הבשר התפוח שבין הכתף למרפק. 

בכך דבריו מתיישבים גם עם דברי הגמרא שיש מקום בזרוע לשתי תפילין, שכן על 

קצרה  עדיין  שזרועם  צעירים  נערים  ואף  לכך,  מקום  יש  ודאי  כולו  התפוח  הבשר 

ועיקר הבשר התפוח שלהם הוא בחצי העליון של הזרוע יניחו שם שזהו מקום הכשר 

לכל הראשונים. בנוסף באופן זה ברור כיצד השימה היא כנגד הלב, שכן הלב הוא 

מעט גבוה יותר מהחצי התחתון של הזרוע.

הגמרא  כלשון  הדין,  שמעיקר  היא  באחרונים  הרווחת  הדעה  שראינו,  וכפי 

והראשונים, מקום ההנחה הוא על כל המקום התפוח, וכדברי הגר"א, אלא שרבים 

את  שהבינו  וכפי  הזרוע  של  התחתון  בחצי  להניחן  להשתדל  יש  שלכתחילה  כתבו 

בדק הבית. ועם זאת בשעת הצורך ניתן להניחן על המקום התפוח שבחלק העליון 

וחומר שניתן לסמוך על כך בצירוף האחרונים  )קל  ואף לברך על כך כעיקר הדין  של הזרוע 

המפרשים את דברי הגר"א שכל המקום שבין המרפק לכתף נחשב כמקום הקיבורת(.



הרב ד"ר בועז הוטרר

 "רק עלים בודדים וקרועים": 
 אובדן כתביו של הרב מוהליבר 

ופרסום שרידיהם

• דברים אחדים על הספר	

• גורל כתביו של הרב מוהליבר	

• פרסום כתביו של הרב מוהליבר	

• מעט על קורות חייו של הרב מוהליבר	

• תקופת הלובוקה	

• תאריך הלידה של הרב מוהליבר	

• וחידושיו 	 פרנסתו  לימודיו,  רבותיו, 

בתקופת הלובוקה

• חידושו של 'העילוי מהלובוקה' וגלגוליו	

נספח: אגרתו של הרב שמואל מוהליבר אל רבו הרב אליעזר יצחק פריד מוולוזי'ן בענייני נדה ומגילה

• מכתבו של הרב מוהליבר לרבותיו בוולוז'ין	

• תשובת הרב אליעזר יצחק פריד	

• תשובה נוספת של הרב פריד	

• מכתבו של הרב שמואל מוהליבר	

בימים אלה מתקדמת במכון הר ברכה מלאכת הוצאת אגרותיו של הרב 

שמואל מוהליבר, מגדולי הרבנים בדורו וממייסדי תנועת חובבי ציון 

 עורך הקובץ, הרב ד"ר בועז הוטרר, סוקר את כרוניקת פרסום 

שרידי הכתבים של הרב מוהליבר, על רקע טרגדיית שריפתם ואובדן 

שרידיהם בתהום הנשיה  כן נתבררו פרטים לא ידועים על חייו 

למאמר  וחידושיו   פרנסתו  רבותיו,  לידתו,  תאריך  המוקדמים, 

נלווה נספח ובו אגרת המתפרסמת לראשונה: התכתבות הלכתית בין 

הרב מוהליבר הצעיר ובין רבותיו בישיבת וולוז'ין





191  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

הרב ד"ר בועז הוטרר

 "רק עלים בודדים וקרועים": 
 אובדן כתביו של הרב מוהליבר 

ופרסום שרידיהם

דברים אחדים על הספר
מוהליבר,  מהר״ש  אגרות  הספר  ברכה,  הר  מכון  בהוצאת  לאור,  לצאת  עתיד  בע״ה 

שירכז את מכתביו ואגרותיו של הרב שמואל מוהליבר זצ״ל )תקפ״ד-תרנ״ח, 1824–1898(, 

מגדולי התורה בדורו ומראשי תנועת חובבי ציון. 

כמי שכיהן ברבנות בקהילות ישראל במשך עשרות שנים והיה מעורה בענייני 

מכלול  הפרק.  על  שעמדו  רבות  לסוגיות  מוהליבר  הרב  התייחס  הרחב,  הציבור 

רבי-האנפין:  ותפקודיו  תפקידיו  על  מלמד  בספר  להתפרסם  העתידים  הכתבים 

בעיות עגינות וגיטין, שאלות כשרות להן נחשף בהיותו בגרמניה, תוכניות חינוכיות 

וכלכליות שהעסיקו את הציבור היהודי בדורו, גיוס כספים לעניים, שמירה על כבוד 

התורה ונושאיה, קשריו עם חברת כי"ח, "גזירת המלמדים", ראשות ישיבת וולוז'ין, 

בוררות בענייני ישיבת מיר ועוד ועוד. 

הרבנים  גדולי  עם  קשריו  על  למדים  אנו  חשוב  ציבור  ומנהיג  מובהק  כפוסק 

דוגמת הרב יצחק אלחנן ספקטור מקובנה, הרב ישראל יהושע טרונק מקוטנא, הרב 

הרב  מוולוז'ין,  )הנצי"ב(  ברלין  יהודה  צבי  נפתלי  הרב  מקאליש,  ואקס  אלעזר  חיים 

מרדכי אלישברג מבויסק, הרב מרדכי גימפל יפה מרוז'ינוי, הרב עזריאל הילדסהיימר 

מברלין ועוד. הסכמותיו למחברים ולספרים שונים אף הם קובצו לעשרותיהם בספר. 

גם  כמו  מוהליבר  הרב  של  והמנהג  החסידות  דקדוקי  גם  ניכרים  המכתבים  מתוך 

פרטים שונים הנוגעים לפרנסתו ולמשפחתו.

פועלו הכביר של הרב מוהליבר למען יישוב ארץ ישראל כאחד מראשי "חובבי 

ציון" נודע ברבים, אך רק חלק מאיגרותיו בנושא זה ראה אור; יתר האיגרות נותרו 

כעת  מקובצים  זה  בנושא  מכתביו  נשכחות.  בבמות  או  שונים  בארכיונים  פזורות 

אל פונדק אחד, בהם תוכניות התיישבות, ענייני השמיטה, גיוס כספים עבור יישוב 

הארץ, מסעו לארץ ישראל, קשריו עם בנימין זאב הרצל, ועוד. 

ועד  בסובאלק  רבנותו  שבין  התקופה  פני  על  נפרסים  הרב  של  כתביו  מרבית 

לפטירתו. אגרותיו בענייני הציבור הן בעיקר מתקופת ראדום וביאליסטוק. 



 בארות |  192

וטררה עזוב ר"ד ברה

האיגרות נדפסות בסדר כרונולוגי, וחושפות את עיסוקו המקביל של הרב במגוון 

תחומים רחב. כך עומד בעל השמועה כנגדנו במלוא קומתו, עד מקום שידינו מגעת, 

תואר  כמו  "האגרת,  הראיה":  "אגרות  בהקדמת  קוק  הכהן  יהודה  צבי  הרב  וכדברי 

הפנים וקצב תנועות הגוף ואבריו, וכמו אופן הדיבור וצורת הכתב וסגנונם, מביאה 

היא לידי התבטאות, גם בנידוניה וגם בסגנונה, את עצם מהותו של בעליה, ומשמשת 

ראיה ובירור לכיוונו ולאופיו".

יזכנו ה' לברך על המוגמר מתוך נחת, ישוב הדעת ושמחה של מצווה.

מאמר קצר זה נועד לסקור את כתבי הרב מוהליבר, את הניסיונות להוציאם לאור 

לאחר פטירתו ואת הקבצים שראו אור עד כה. לצד זאת, יורחב המבט על תולדות 

חייו המוקדמים, תוך בירור מחודש של תאריך לידתו, עיסוקיו בשחר נעוריו וחידוש 

קצר המיוחס לו מתקופה זו. כל זאת מתוך סקירה רחבה שתתפרסם בעז"ה בספר 

האיגרות. אל המאמר נלווה פרסום התכתבות הלכתית ולמדנית שניהל הרב כפוסק 

צעיר עם רבותיו בישיבת וולוז'ין, בעת שבתו בהלובוקה.

גורל כתביו של הרב מוהליבר
בסיוון  בי"ט  פטירתו,  עם  בחייו.  עוד  בעיתונות  פורסמו  הרב  של  ממאמריו  כמה 

מהם  רבים.  יד  "כתבי  ניסנבוים,  יצחק  הרב  מזכירו  כדברי  בביתו  נותרו  תרנ"ח, 

ספרים מסודרים ומוכנים לדפוס, ומהם שאלות ותשובות בודדות על כל חלקי שלחן 

ערוך, שצריכים היו לסדרן".1 ד"ר יוסף מוהליבר, נכדו של הרב, הוביל את היוזמה 

להיאסף  היה  שעתיד  במימון  ובאגדה,  בהלכה  סבו  של  היד  כתבי  והדפסת  לסידור 

ממכירת תמונותיו. יוזמה זו אף נקבעה בהחלטות אסיפת חובבי ציון בביאליסטוק 

שהתקיימה "אחרי פטירת רבנו הגאון הצדיק זצ"ל ואחרי חלקנו את הכבוד האחרון 

נמצאות  זצ"ל בהלכה  רבנו  ולוותה בפנייה לרבנים "אשר תשובות  לגופו הקדוש", 

תחת ידיהם להמציא את העתקן לידי נכדו של רבינו זצ"ל מר יוסף מאהיליבר עפ"י 

על  שכתב  במאמר   .6 עמ'   ,)18.2.1927( תרפ"ז  א'  אדר  כ"ג  התור,  זכרונות",  "קטעי  ניסנבוים,  יצחק   הרב  .1

הרב עם פטירתו הוא ציין כי "בין כתביו הרבים שהשאיר אחריו ברכה נמצאות תשובות רבות בכל מקצועות 

ההלכה. חדושים על 'חשן משפט' ועל כל מסכתות, דרושים על דרך הפלפול, דרושים על דרך החקירה ודרושים 

כעין עטיקה ]אתיקה[ תלמודית. גם תשובות בדיני פאה וכלאים הבנויות על החשבונות ההנדסיים ולוח נצחי 

המלמד השתוות הימים למספר בני ישראל ולמספר האזרחים" )הנ"ל, "הגאון רבנו שמואל מאהליווער זצ"ל", 

אחיאסף, לוח עם ... לשנת תרנ"ט, ורשה תרנ"ח, עמ' 290(.



193  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

כך  אחר  קצר  זמן  בעיתונות.2  פורסמו  ההחלטות  ניסנבוים".  יצחק  ה"ר  כת]ו[בת 
פרסמו חובבי ציון בביאליסטאק, ורשה וכן וילנה כרוז פומבי בעניין.3

מלאכת  על  עבד  אשר  חכם  תלמיד  מוהליבר  יוסף  ד"ר  שכר  לעשייתן  עובר 

הסידור והעריכה, תחת השגחתו הצמודה של המזכיר הרב ניסנבוים. אולם הניסיון 

לממן את הפרויקט באמצעות מכירת תמונות הרב — בפרט בעת הקונגרס הציוני 

השני שהתקיים חודשים מספר אחר פטירת הרב — כשל.4 כשנה ויותר אחר כך, כמה 

חודשים לאחר הקונגרס הציוני השלישי, ניסה הרב ניסנבוים לשכנע את חברי הוועד 

הפועל של התנועה הציונית שזו תרכוש את אלף התמונות שנשארו אצלם. במכתב 

אליהם מג' בכסלו תר"ס תיאר את חשיבות ההדפסה:

אך  בתורה,  לגאון  מפורסם  מתחלה  היה  זצ"ל  מאהליווער  שמואל  רבי  הגאון 

ציון  חבת  מתנגדי  החלו  שנה,  כעשרים  זה  הציוני  ברעיון  לעסוק  החל  כאשר 

ולהקטין  דמותו  למעט  והשתדלו  בתורה,  גדול  איננו  כי  לעז  עליו  להוציא 

את  ידעו  לא  אשר  הצעירים,  מהרבנים  ורבים  שלו.  ]הסמכות[  האוטוריטעט 

הגרש"מ טרם החל לעבוד עבודת הציוניות, חושבים באמת, כי גדול כחם של 

הרבנים הידועים למתנגדי הציוניות בתורה מכחו של הגרש"מ. את הדבר הזה 

שמתי אל לבי, כי למען הגדיל את האוטוריטעט של הגרש"מ בתורה, ויחד עם 

זה להרים את הרעיון הציוני שהגאון רש"מ נשא דגלו ברמה, דרוש להדפיס את 

כתביו בהלכה, למען יראו הלומדים את כחו בזה.

הוא הוסיף שהפרויקט ירד לטמיון אם לא ימומן בסך אלף רובל באמצעות רכישת 

התמונות —

670; ואחר כך גם בהמגיד ובהמליץ. נוסח המסמך   פורסם בהצפירה, כ"ה בסיוון תרנ"ח )15.6.1898(, עמ'  .2

A9/86/4. ד"ר יוסף מוהליבר פרסם הודעה כי  הכתוב בכתב יד האופייני לרב ניסנבוים, מצוי בארכיון הציוני 

תרנ"ח  בסיוון  ל'  בהצפירה,  פורסמה  ההודעה  יוצרים.  זכויות  לו  ושמורה  סבו  תמונת  את  למכור  עתיד  הוא 

)20.6.1898(, עמ' 692, וחזרה והתפרסמה בעיתונות העברית בימים שלאחר מכן.

 על הפנייה לחתום על הכרוז, ראו במכתבם של שאול פנחס רבינוביץ' )שפ"ר( והרב יצחק ניסנבוים, מא'  .3

)תרנ"א-תש"א(,  ניסנבוים  הרב  אגרות  )עורך(,  שפירא  )ישראל  מווילנה  גולדברג  ליב  ליצחק  תרנ"ח,  בתמוז 

ירושלים תשט"ז, אגרת קט, עמ' 101(. הכרוז פורסם בהצפירה, ו' בתמוז תרנ"ח )26.6.1898(, עמ' 714, ובימים 

שלאחר מכן גם בהמליץ ובהמגיד. מודעה המבשרת על מכירה של תמונת הרב ש"יצאה לאור בפורמט גדול ע"י 

נכדו יוסף מאילעווער" נדפסה בהצפירה, י"א באלול תרנ"ח )29.8.1898(, וחזרה ופורסמה בעיתונות העברית 

במהלך השנה העוקבת )תרנ"ח-תרנ"ט, 1898–1899(.

 ראו: הרב יצחק ניסנבוים, עלי חלדי, וורשה תרפ"ט, עמ' 136–137. .4



 בארות |  194

וטררה עזוב ר"ד ברה

כתבי  וגם  בביתי,  מונחות  ותשארנה  כלן  התמונות  לי  תשיבו  אתם  אם  עתה 

סובלת  ברוסיא  שהציוניות  ]מלבד[  לבד  ואז  מודפסים,  בלתי  ישארו  הגרש"מ 

ועוד תסבול מזה, הנה מה יאמרו מתנגדינו: גאון אחד היה להציונים שכבדוהו 

בחייו — ובמותו תיכף שכחוהו, אין קונה תמונתו ואין מדפיס ספריו, ובזה נדחה 

ועתה שפטו בעצמכם מה  הוא מצב הדברים,  זה  יתר הרבנים ממחיצתנו!  את 
עליכם לעשות, ואנכי לא אדבר עוד בענין זה הנוגע לכם כמו לי.5

ומרביתם אבדו  נדפסו  בפועל דחה הוועד הפועל הציוני את הבקשה, הכתבים לא 

בפרעות בביאליסטוק בשנת תרס״ו )1906(. כך ציין בצער הרב ניסנבוים בזכרונותיו: 

בעת  כך  אחר  אבדו  והם  נדפסו  לא  הגרש"מ  כתבי  הושג.  לא  חפצנו  וכה  בה  "בין 
הפרעות ביהודים בביאליסטוק עד היום הזה",6 "זכרון זה עדין הוא צובט את לבי".7

בשנת תר"פ )1920( חיבר הרב ניסנבוים מסה על הרב מוהליבר. לאחר שציין את 

גדולתו בתלמוד, הלכה, אסטרונומיה, קבלה והיסטוריה של עם ישראל, הוסיף:

שחבר  בספרים  עקבותיהן  השאירו  האלה  והעמוקות  הרחבות  ידיעותיו  כל 

גליונות  ממאתים  יותר  נמצאו  אחריו,  שנשארו  בכתביו,  יפה.  עברית  בשפה 

של דפוס בתשובות על ארבעה חלקי שו"ע, חדושים כמעט על כל הש"ס ועל 

"חושן משפט", דרושים כעין אטיקה ]אתיקה[ תלמודית, דרושים ע"ד החקירה, 

ארוכה  תשובה  הנדסיים,  חשבונות  על  הבנוים  וכלאים  פאה  בדיני  תשובות 

וחשובה מאד בדבר "שאלת השמיטה", שסדרתי עפ"י כתביו ועל פיו, גם לוח 

נצחי, המלמד השתוות הימים למספר בני ישראל ולמספר האזרחים ]לוח שנה 

עברי ארוך טווח, המקביל ללוח שנה לועזי[, ועוד.8 הכתבים האלה, שהיו כבר 

מוהליבר,  ד"ר  המנוח  נכד  של  ברשותו  ונמצאו  לדפוס,  פקוחי  תחת  מסודרים 

בביאליסטוק  האיומות  הפרעות  בעת  הפורעים  ע"י  ונשחתו  ברובם  נקרעו 

בקיץ תרס"ו.

 שפירא, אגרות הרב ניסנבוים )לעיל, הע' 3(, אגרת קיט, עמ' 109. .5

 ניסנבוים, עלי חלדי )לעיל, הע' 6(, עמ' 137. .6

כי בשנת תרנ"א, מאימת השלטונות הרוסיים  לציין  יש   .6 1(, עמ'  )לעיל, הע'  זכרונות"  "קטעי   ניסנבוים,  .7

בעקבות חשיפת אגודת "נס ציונה" בישיבת וולוז'ין, שרף הרב מוהליבר — בעצה אחת עם מזכיר תנועת חובבי 

ציון יהודה ליב אפל — ארכיון גדול של התנועה שהיה ברשותו )ראו: ישראל קלויזנר, תולדות האגודה נס ציונה 

בוולוז'ין, ירושלים תשי"ד, עמ' כ-כא(.

 השוו לעיל, הע' 1. התשובה בעניין השמיטה נכתבה בשנת תרמ"ח והוהדרה על ידי הרב ניסנבוים בפיקוח  .8

הרב מוהליבר בשנת תרנ"ה. ראו: הרב יצחק ניסנבוים, 'שרטוטים לדמותו הרוחנית', הצופה, י"ח בסיוון תרצ"ח 

)17.6.1938(, עמ' 5.



195  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

בביבליוטיקה ]בספרייה[ העשירה, שנשארה אחרי הגרש"ם, היו ספרים רבים 

ביחוד  ושוליהם,  הגליונות  בצדי  חשובות  הערות  מלאים  וקבלה,  בהיסטוריה 

רבי  הגאון  נגד  במלחמתו  עמדין  יעקב  רבי  הגאון  בספרי  האלה  ההערות  רבו 

יונתן אייבשיץ זצ"ל, אבל כל הביבליוטיקה הזאת נשרפה בשרפה אחת שפרצה 

בודדים  עלים  רק  הגרש"מ  של  רוחו  יצירות  מכל  נשארו  וכה  בביאליסטוק. 

וקרועים מתשובותיו וספרים אחרים שלמים בחדושי הש"ס ודרושים, הנמצאים 

תחת יד נכדו הנזכר, ומאמרים אחדים שהדפיס ב"הלבנון" ]...[ "המגיד" וב"שיבת 

ציון". אבל גם "שארית פליטה" זו, אם תראה בזמן מן הזמנים אור הדפוס, תעיד 

לדורות הבאים, כי היה רבי שמואל מוהליבר אחד הגאונים המובהקים בדורו, 

דור של מאורות גדולים ומזהירים בשמי היהדות הרוסית, ולא לחנם ירש את 

יום- "עונג  בעל  והגאון  בסובאלק  הלר  יחיאל  רבי  הגאון  של  כסאות-הרבנות 
טוב" בביאליסטוק, והרבה מישישי הגאונים היו מעריצים את גודל תורתו.9

שרידי הכתבים, שאף נפגעו במהלך מלחמת העולם הראשונה, נשמרו בידי נכדו ד״ר 
יוסף מוהליבר, שעלה ארצה בשנת תר"פ )1920( והתיישב בירושלים.10

פרסום כתביו של הרב מוהליבר
)1923(, במלאות עשרים וחמש שנה לפטירת הרב, הוציאה הסתדרות  בשנת תרפ"ג 

)מימון(.11  פישמן  ליב  יהודה  הרב  בעריכת  שמואל",  "ספר  בשם  לזכרו  ספר  המזרחי 

בספר כלולים ליקוטים מתוך כתבי הרב שהיו מצויים בידי נכדו ד"ר יוסף מוהליבר. 

ליקט  אותן  סבו,  של  והשקפותיו"  "דעותיו  של  קובץ  זה  בספר  פרסם  עצמו  הנכד 

מן הכתבים שבידו.12 כן ראה אור בספר זה "קונטרס דברי שמואל: שו"ת וחדושים" 

הכולל כמה סימנים, אותם ערך לדפוס הרב מימון, מתוך הכתבים הנזכרים. בנוסף 

פורסמו בספר כמה מכתבים של הרב מוהליבר בההדרת ר' יצחק ריבקינד. מכתבים 

אלה נשמרו בעזבון הנצי"ב מוולוז'ין, וריבקינד קיבלם מידי בנו הרב מאיר בר-אילן.

הנ"ל,   ;74–73 עמ'  תר"פ,  ורשה  קצרים,  היסטוריא  פרקי  הלאומית:  והתחיה  הדת  ניסנבוים,  יצחק   הרב  .9

"ראשונים לציון", העברי, כ"ב כסלו תרפ"א )3.12.1920(, עמ' 7–8.

ירושלים תשי"ד,  זכרונות על הציונות, חלק א,  יהודה ליב מימון, למען ציון לא אחשה: פרקי   ראו: הרב  .10

עמ' 148.

 הרב יהודה ליב פישמן ]מימון[ )עורך(, ספר שמואל: זכרון להרב שמואל מוהליבר במלאת עשרים וחמש  .11

שנה לפטירתו )י"ט סיון תרנ"ח–י"ט סיון תרפ"ג(, ירושלים תרפ"ג.

 קובץ זה נדפס גם כחוברת בפני עצמה: דעותיו והשקפותיו של רבי שמואל מוהילבר ז"ל: לקוטים מתוך  .12

כתביו, ירושלים תרפ"ג; ושוב באייר תשע"ח על ידי "מרכז הרב מוהליבר" שבמזכרת בתיה. 



 בארות |  196

וטררה עזוב ר"ד ברה

שנה  ארבעים  במלאות   ,)1938( תרצ"ח  בשנת  ניסנבוים  הרב  שכתב  במאמר 

לפטירת הרב מוהליבר, הוא קרא להדפיס את יתרת כתביו של הרב:

לא  שנין  ארבעין  "עד  ואם  שמואל.  רבי  של  פטירתו  מיום  עברו  שנה  ארבעים 

העת  באה  כבר  עתה  הנה   — ב[  ה,  זרה  ]עבודה  דרביה"  אדעתיה  אינש  קאים 

לקום על דעת רבנו זה, לתת לב לדעת ועינים לראות ואזנים לשמוע את דעותיו, 

ארבעים  עוד  נתע  ולא  הארץ,  בבנין  וגם  התורה  בהבנת  גם  ודרכיו  השקפותיו 

שנה במדבר העמים שלנו כמו שתעינו עד עתה.

למטרה זו יש להדפיס את כתבי-היד שנשארו אחריו. רבים מהם נקרעו ונשחתו 

על-ידי הפורעים בשעת הפרעות בביאליסטוק, בשנת תרס"ו. אולם עוד רבים 

נשארו והם בירושלים ביד נכדו המחכים לראות אור. יודע אנוכי, כי רבי שמואל 

צריכה  היתה  ההדפסה  באשר  בחייו,  הדפיסם  לא  הוא  נדפסים.  לראותם  רצה 

לעלות לסכום כזה, שלא היה בידו. ולפנות לעזרת אחרים או ללוות הלוואות 

ולהפיץ אחר-כך את הספר על-יד הטלתו על אחרים לא אבה. זה היה למורת 

רוחו, בהפצה כזו ראה עלבון לכבוד התורה. ועל-כן נשארו בכתובים. בין כתבי 

היד ישנם מלבד ספרי הלכה גם ספרי דרוש ומוסר, בהם דברים יקרי-ערך על 
התורה ועל האומה, שלא נתיישנו גם היום.13

כחצי שנה לאחר מכן, בה' בשבט תרצ"ט, במכתב אל ד"ר יוסף מוהליבר, הוסיף וכתב 

'מוסד הרב קוק' את שארית הפליטה של כתבי  יוציא  ניסנבוים: "כפי הנראה  הרב 

היד שיש תחת ידך מאת זקנך הגרש"מ זצ"ל". הוא הציע לצרף לכתבים אלו דברי 

תורה של הרב שפורסמו בעבר בבמות שונות, והמליץ לפתוח את הספר בביוגרפיה 

מקיפה שתתבסס על החומרים שכבר נדפסו בעבר וכן על זיכרונותיו האישיים של 

ד"ר מוהליבר עצמו. את מכתבו חתם בבקשה לקבל את חוות דעת הנכד על ההצעה, 
ובשאלה האם יאות לקבל על עצמו את מלאכת ההוצאה לאור.14

ד"ר יוסף מוהליבר נפטר ביום ו' באדר א' תש"ג )1943(. שנה לאחר מכן, בשנת 

תש"ד )1944(, פרסם הרב מימון, בהוצאת מוסד הרב קוק, ספר ובו כמה עשרות תשובות 

"חקרי   — ההלכתיים  מכתביו  ראשון  ככרך  מוהליבר,  הרב  של  הלכתיים  וחידושים 

המתפרסמים  "הכתבים  כי  מימון  הרב  ציין  בהקדמתו  ותשובות".15  ושאלות  הלכה 

 ניסנבוים, "שרטוטים לדמותו הרוחנית" )לעיל, הע' 8(, עמ' 5. .13

.ARC. 4* 1812 ,ראו תצלום המכתב בספרייה הלאומית בירושלים, אוסף חן מלך מרחביה  .14

 הרב שמואל מוהליבר, חקרי הלכה ושאלות ותשובות מאת ר' שמואל מוהליבר עם הערות "וזאת ליהודה"  .15

מאת הרב י"ל פישמן ]מימון[, חלק ראשון, ירושלים תש"ד )אורח חיים — י"ח סימנים; יורה דעה — י"ט סימנים; 

חושן משפט — ו' סימנים. סך הכל: רכ"ט עמודים(.



197  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

בכרך זה לראשונה, ששרדו לפליטה מספריו שבכתב יד שעלו באש בעת הפרעות 

בביאליסטוק בקיץ תרס"ו, היו גנוזים בכתב-יד בידי נכדו הד"ר יוסף מוהליבר ז"ל 

שלפני מותו מסרם לנו לשם פרסום".

הוא הוסיף ש"בכת"י ]בכתב יד[ נשארו עוד חדושים על הש"ס ושו"ת על אה"ע 

]אבן העזר[ כדי כרך שלם, וספר מיוחד בשם 'עטרת יוסף' המכיל חדושים ודרשות 

הציוניים  וכתביו  אגרותיו  בעז"ה.  לאור  להוציאם  מקוים  שאנו  השבוע,  לפרשיות 

יופיעו בסדרת הספרים 'כתבי יסוד של הציונות הדתית' של 'מוסד הרב קוק' בצרוף 

מבוא ותולדה מפורטת". למעשה, בעשרים וחמש השנים הבאות יצאו רק פרסומים 
בודדים מן הכתבים הללו.16

בשנת תש"מ )1980( הוציא מוסד הרב קוק את הספר: "שו"ת מהר"ש מוהליבר" 

שכלל את הכרך ההלכתי הראשון משנת תש"ד, יחד עם תשובות רבות נוספות מכתבי 

היד הנזכרים שהיו ברשות מוסד הרב קוק, המאגדים כפי הנראה את רוב ככול החומר 

ההלכתי שהיה ברשותם. שמו של עורך קובץ התשובות לא צוין אולם ניתן להעריך 
שהוא הרב שילה רפאל.17

מאז, חרף הצהרת מוסד הרב קוק על התוכנית להוצאת שאר כתביו של הרב 

מוהליבר ובהם ספר נעוריו "עטרת יוסף" וקובץ "אגרותיו וכתביו הציוניים", כמדומה 

שלא יצא דבר וחצי דבר מן הכתבים שהיו ברשות מוסד הרב קוק. יתר על כן מהנהלת 

 בשנת תשי"ח )1958( פרסם הרב מימון דרשה של הרב מוהליבר )"רעיוני קודש לחג השבועות", סיני מג  .16

)תשי"ח(, עמ' קצא-קצד(. הוא הדפיס אותה שוב שנה אחר כך ובפרסום זה ציין: "כאמור היה ר' שמואל אחד 

והנני  אגדה  בדברי  מכתביו  אחד  כרך  בספרייתי  נמצא  בהלכה,  שהשאיר  כתבים  הרבה  ומלבד  הדור  מגאוני 

להעתיק כאן מאמר אגדי אחד מתוך כתביו, לכבוד חג השבועות, שנכתב בהולובוקי" )הרב יהודה ליב מימון, 

מדי חודש בחדשו: פרקי זכרונות לחדשי ישראל, מחזור חמישי, ירושלים תשי"ט, עמ' 44(. 

לאחר פטירת הרב מימון )בשנת תשכ"ב, 1962( נדפס מאמר למדני של הרב מוהליבר בקובץ שערך נכדו של 

שהחיינו  )'ברכת  קוק"  הרב  מוסד  שע"י  יהודה  בספריית  הנמצא  כת"י  "מתוך  רפאל,  שילה  הרב  מימון,  הרב 

בלולב" )חג הסוכות תרנ"א(, בית התלמוד, ספר ח: עניני סוכה ושביעית שנתלבנו בכולל אברכים בית התלמוד 

— נוה יהושע, ירושלים תשל"ד, עמ' קכח-קלב(. 

חיים  רבי  על  מוהליבר  הרב  של  הספד  מימון,  הרב  של  חתנו  רפאל,  יצחק  ד"ר  הדפיס  כך  אחר  שנים  כמה 

הלברשטאם הרבי מצאנז, שנפטר בשנת תרל"ו. רפאל ציין שם כי "בין כתב-היד הנמצאים ב'ספריית יהודה' 

)מאוספו של הרב י. ל. הכהן מימון( נמצא גם קובץ מדרשותיו המצויינות. מתוכו לקוחים גם דברי-הספד אלה". 

עוד הוסיף כי בכתב היד נמצא גם הספד על רבי אברהם לנדא, האדמו"ר מטשכנוב, שנפטר בתרל"ה, ומהספד 

)"דברי הספד של הגאון רבי שמואל מוהליבר על האדמו"ר רבי חיים  זה נשאר חלק בלבד, אותו לא הדפיס 

מסאנדז", סיני פ )תשל"ז(, עמ' קצג-ר(.

 הרב שמואל מוהליבר, שו"ת מהר"ש מוהליבר: שאלות ותשובות וחקרי הלכה, בצירוף מבוא והערות מאת  .17

הרב יהודה לייב הכהן מימון, מוסד הרב קוק תש"מ )אורח חיים — כ"ה סימנים; יורה דעה — כ"ו סימנים; אבן 

העזר — ל"ח סימנים, חושן משפט — ט' סימנים, חידושים בש"ס ורמב"ם — י"א סימנים. סך הכל: שפ"ג עמודים(.



 בארות |  198

וטררה עזוב ר"ד ברה

מוסד הרב קוק נמסר לנו לאחרונה כי הם אינם מצליחים לאתר כלל את כתבי היד 

של הרב מוהליבר שהיו ברשותם. כך אבד אוצר בלום.18 

ביוזמת ר' אחיעזר ארקין — מייסד מדרשת 'ציוני דרך' ומוזיאון הרב מוהליבר 

במזכרת בתיה, המקדיש שנים רבות להפצת תורתו ופועלו של הרב — נדפסה בשנת 

)2022( מהדורה מחודשת של "שו"ת מהר"ש מוהליבר" בהוצאת מוסד הרב  תשפ"ב 

מיוחד  דבר'  'פתח  הכוללת  בתיה,  במזכרת  מוהליבר"  הרב  "מרכז  ובשיתוף  קוק 

למהדורה זו. 

בנוסף, בשנת תשפ"ד )2023(, לכבוד שנת המאתיים שנה להולדת הרב, ראה אור 

ביוזמת ר' אחיעזר ארקין הספר "ברית האהבה והשלום". ספר זה מאגד את שרידי 

כתביו ההגותיים של הרב ופורש מבחר ממאמריו, נאומיו ואיגרותיו בתחומי החינוך 

בקרוב  לצאת  עתידה  כן  היהודית.19  והמחשבה  והציונות  הארץ  יישוב  וההשכלה, 

בע"ה בידי "מרכז הרב מוהליבר" ומוסד הרב קוק, מהדורה מחודשת ומורחבת של 

"ספר שמואל".

נרחבים  חלקים  ופרסום  מחד,   — השנים  במשך  הרב  מכתבי  רבים  אובדן  חרף 

משרידיהם — מאידך, נותרו כתבים נוספים בכתבי יד ובדפוס שטרם ראו אור באופן 

מסודר. כרך "אגרות מהר"ש מוהליבר", בהוצאת מכון הר ברכה, נועד להשלים את 

החסר בתחום התכתבויותיו של הרב לאורך שנות חייו, וכן לאגד כתבים הלכתיים 

ונזכה  יצליח  בידינו  ה'  יהי רצון שחפץ  נכללו בחיבורים הקודמים.  ורעיוניים שלא 

לברר מקחו של צדיק.

מעט על קורות חייו של הרב מוהליבר

בהיבט הכרונולוגי-גיאוגרפי, חייו של הרב שמואל מוהליבר נפרסים על פני חמש 

תקופות וקהילות: 

הלובוקה — ראשית חייו )תקפ״ד-תר״ח, 1824–1848( ורבנותו הראשונה )תר״ח–תרי״ד, 

1848–1854(. הרב נולד למשפחת רבנים שהתפרנסו מעמל כפיהם. למד תורה מאביו 

 מעט על קורות כתבי היד הרבים של אישים שונים שאבדו במוסד הרב קוק במשך השנים, ראו בתחקירו  .18

של אליהו גליל, "מוסד הולך ונעלם", שביעי, 331, ט"ו כסלו תשע"ט.

 הרב שמואל מוהליבר, ברית האהבה והשלום: כתבים על ציונות, חינוך, מחשבה ומעשה, בעריכת אברהם  .19

מוניץ עם מבוא מאת אחיעזר ארקין, ירושלים תשפ"ד.



199  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

ומרב הקהילה, ותקופה קצרה בישיבת וולוז'ין. עסק במסחר כחמש שנים עד שעסקיו 

התמוטטו, וקיבל על עצמו בגיל 24 את רבנות עיר הולדתו הלובוקה.

ממעט  זו.  תקופה  על  הפרטים  מעטים   .)1860–1854 )תרי״ד-תר״ך,  שאקי  רבנות 

התכתבויות הלכתיות בשש שנים אלה, עולה התנהלות רבנית "קלאסית" של הנהגת 

הקהילה ופסיקת הלכה בנושאי השגרה.

רבנות סובאלק )תר״ך-תרכ״ח, 1860–1868(. סובאלק היא עיר מחוז וקהילתה הייתה 

מבוססת ומנתה אלפי נפשות. בתקופה זו התבסס מעמדו של הרב כפוסק וכמנהיג, 

ישיבה  הקים  הרב  כאחד.  ופרטיים  ציבוריים  בנושאים  תורה  גדולי  עם  במגע  הבא 

בעיר, עודד לימודי חול במוסדות החינוך בעירו, תיקן תקנות והחל להעניק הסכמות.

הרב  עקר  כלכליות  נסיבות  בשל   .)1883–1868 )תרכ״ח-תרמ״ג,  ראדום  רבנות 

מסובלאק ושימש כרב בראדום, עיר חשובה שבה התגוררו אלפי יהודים. בתקופה 

פרסם  הציבור.  ובהנהגת  בהלכה  המדברים  ומראשי  חשוב  כפוסק  הרב  התבלט  זו 

הרב  רכש  עצמאי  להיות  כדי  וההשכלה.  התורה  שילוב  בנושא  חשובים  מאמרים 

הרב  החל  בנגב"(,  )"סופות  ברוסיה  הפרעות  תחילת  עם  בתרמ"א,  חקלאית.  אחוזה 

לעסוק בפעילותו הציונית.

רבנות ביאליסטוק )תרמ״ג-תרנ״ח, 1883–1898(. עיר מסחר גדולה וחשובה שנהנתה 

עיר  כרב  כהונתו  לצד  יהודים.  אלפי  עשרות  התגוררו  בה  התעשייתית,  מהמהפכה 

גדולה וכאחד מפוסקי ההלכה ומנהיגי יהדות מזרח אירופה, השקיע הרב בתקופה 

ציון,  חובבי  תנועת  מראשי  כאחד  ישראל  ארץ  ישוב  מצוות  למען  אונו  כל  את  זו 

מיום היווסדה ועד לפטירתו. הרב גייס כספים ותמיכה ציבורית, ייסד את "המזרחי" 

הראשון, ועוד ועוד.

תקופת הלובוקה20
להלן  נתייחס  מוהליבר,  הרב  של  הנוספים  וכתביו  אגרותיו  קיבוץ  למפעל  כפתיח 

ידועה בחייו —  והפחות  נקודות מתקופת הלובוקה — התקופה המוקדמת  לשלוש 

ולשרידים הספרותיים שנותרו ממנה או המאזכרים אותה: תאריך לידת הרב, עיסוקיו 

בשחר חייו, וגלגולו של חידוש תורני המיוחס לו בתקופה זו. 

פרטים אלו התחדשו והתבררו במהלך המחקר המקיף שנערך לקראת הוצאת 

התורני,  ופועלו  חייו  קורות  בהרחבה  יפורטו  לספר  במבוא  בעז"ה,  האיגרות.  ספר 

החינוכי והציבורי.

בשלל  שמה  נכתב  ויידישאי  עברי  בכתיב  הלבנה.  שברוסיה  )גלוּבּוֹקי/הְְלִִיבוֹקַַיֶֶה(   Głębokie / Hlybokaye  .20

וריאציות: הלובוקה, האלובאקי, האלובאקא, האלובאקע, גלובוקי, גלובאק, גלובאקי. 



 בארות |  200

וטררה עזוב ר"ד ברה

תאריך הלידה של הרב מוהליבר

התיעוד המוקדם ביותר לפרטים אודות ילדותו של הרב מצוי, ככל הנראה, ברשימה 

ביוגרפית שראתה אור לרגל יום הולדתו השבעים, בחודש ניסן תרנ"ד )1894(.21 חגיגות 

יום ההולדת, ובכללן התרומות שהוקדשו לפועלי 'גן שמואל' הסמוכה לחדרה, זכו 
לסיקור נרחב בעיתונות התקופה.22

מסורת  פי  על  וכללה  מיוחסת,  הייתה  הרב  של  שמשפחתו  צוין  זו  ברשימה 

המשפחה עשרים ושניים דורות של גדולי תורה. אבי אביו ר' יוסף הארידאקער )מן 

העיירה הורודק-דיויד, ברוסיה הלבנה(, תלמיד חכם גדול שהתפרנס ממסחר, למד אצל ר' 

גדול בתורה  ליב,  יהודה  אביו הרב  עוד קודם להקמת הישיבה שם.  מוולוז'ין  חיים 

ובקי בחשבון, ברח כאביו מהרבנות וקיבל על עצמו משרת רבנות רק באחרית ימיו 

בשאלאק )סלקאס(, עיירה הסמוכה לדווינסק.

עוד צוין שם כי הרב מוהליבר נולד בעיירה הלובוקה בכ"ז בניסן תקפ"ד. תאריך 

בתיאורים  בקביעות  נזכר  הוא  ומאז  תקופה,23  באותה  עצמו  הרב  הזכיר  זה  לידה 

הביוגרפיים אודותיו. תאריך זה הופיע גם על לוח המצבה השמאלי באוהל קברו של 

שמואל  אברהם  בעריכת  ביאליסטאק",  ב"פנקס  תועד  הכיתוב  בביאליסטוק.  הרב 

האוהל  בתצלום  אף  בו  להבחין  ניתן   24.)1936–1935( תרצ"ה-תרצ"ו  בשנים  הרשברג 
משנת תרפ"ט )1929(, המצוי בספרייה הלאומית בירושלים.25

 'איש יהודי ספרא' )משה מרדכי פראס(, "רבינו שמואל מוהליבר", אחיאסף: לוח-עם ... לשנת תרנ"ה, ורשה  .21

תרנ"ד, עמ' 243–257. פראס היה עיתונאי וחובב ציון, תושב ורשה, ממעריצי הרב. ראו סקירתו את הלוויית הרב 

בהצפירה, כ"ה בסיוון תרנ"ח )15.6.1898(, עמ' 669–670.

 ראו למשל כתבה "חג השבעים" בהצפירה, כ"ה בניסן תרנ"ד )1.5.1894(, לפיה הרב מוהליבר יחוג את יום  .22

הולדתו השבעים "ביום ה' לשבוע זה )יום כ"ז ניסן(". בלקסיקון ביוגרפי שנערך לדפוס בקיץ תרנ"ד, צוין בערך 

על הרב מוהליבר כי נולד "ביום כ"ז ניסן תקפ"ד", וכי "ביום כ"ז ניסן שנה זו מלאו לו שבעים שנה, וכל גדולי 

ישראל חכמיו ונדיביו לקחו חלק ביום החג הזה, ומעשי צדקה שונים נתיסדו בערים רבות למזכרת היום הזה" 

)בן ציון אייזנשטאט, דור רבניו וסופריו, ורשה תרנ״ה, עמ' 37(.

 במכתב פומבי לחובבי ציון מכ"א באייר תרנ"ד, ציין הרב: "למרות חפצי לבלי חוג את חג יובלי, נאלצתי  .23

למלאות בקשת מיודעי אשר ידעו כי ביום כ"ז בניסן ימלאו לי בחסד ד' שבעים שנה". )אצ"מ A24\616. המכתב 

נכתב בידי מזכירו, הרב יצחק ניסנבוים, ונושא את חתימת ידו של הרב(. הרב הסביר במכתבו כי נעתר לבקשה 

רק לאחר ששוכנע בתועלת הציבורית שתצמח מהחגיגות לקידום יישוב הארץ.

 אברהם שמואל הערשבערג )עורך(, פנקס ביאליסטאק: גרונט מאטעריאלן צו דער געשיכטע פון די יידן  .24

אין ביאליסטאק ביז נאך דער ערשטער וועלט מלחמה ]חומרי יסוד לתולדות היהודים בביאליסטוק עד לאחר 

מלחמת העולם הראשונה[, כרך א, ניו יורק תש"ט, עמ' 176. בהעתקה שעשה הרשברג יש כמה אותיות שלא 

דייק בהן, כמו הוספת אותיות אהו"י, וכמו גם טעות כתיב בהקדמה לשם אביו של הרב: בהר"ח במקום בהרה"ג. 

וכאן הובא מתוקן.

.TM 8* 4775 ,האוסף הלאומי לתצלומים על שם משפחת פריצקר, הספרייה הלאומית  .25



201  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

לוח בלוח א

פ"נ

רבנו שמואל מוהיליבר 

זצ"ל

הגאון אב"ד דקהלת ביאליסטאק

אחד המיוחד בגאוני דורו, צדיקיו 

וקדושיו, מחולל תנועת חבת ציון 

בכל תפוצות הגולה 

וממיסדי הישוב החדש של בני 

ישראל בארץ ישראל

נשמתו צרורה בצרור החיים 

הנצחיים של עמו תורתו וארצו

פ"נ

רבנו שמואל מוהיליבר

בהרה"ג ר' יהודה ליב זצ"ל 

שמש ברבנות חמישים שנה 

בקהלות הלובוקי שאקי

סובאלק, ראדום וביאליסטאק 

משנת תרמ"ג 

נולד בהלובוקי פלך ווילנא 

כ"ז ניסן תקפ"ד

נסתלק בביאליסטאק י"ט סיון 

תרנ"ח

במקורות  לאזכור  זכתה  שלא  מצבה  המוכרות  למצבות  קדמה  כי  מתברר  אולם 

"המחלקה  עבור  )תר"ע(,   1910 בשנת  שנערך  מתיעוד  עולה  זה  מידע  המאוחרים. 

להעתקת  פרויקט  במסגרת  הרוסי,  הפנים  במשרד  הזרות"  העדות  של  דת  לענייני 

שתי  תועדו  היתר  בין  האימפריה.26  ברחבי  ומצבות  כנסת  מבתי  נבחרות  כתובות 

שנוסחה  מוהליבר,  הרב  מצבת  ובהן  בביאליסטוק,  החדש  העלמין  מבית  מצבות 

הועתק בעברית ובתרגום לרוסית, כדלהלן:

 העתקי כתובות ממצבות ובתי כנסת יהודיים מערים שונות באימפריה הרוסית שנשלחו ל"מחלקה לענייני  .26

מקורי:  סימול   .HM2-7920.18 בירושלים  הלאומית  הספרייה   ,1910 הפנים,  במשרד  הזרות"  העדות  של  דת 

הארכיון ההיסטורי הממלכתי הרוסי )RGIA(, סנט פטרבורג, 821-10-1142.



 בארות |  202

וטררה עזוב ר"ד ברה

27אדמו"ר

רבן של כל בני הגולה, גאון התורה,

וענק הרוח, הצדיק רב העליליה,

שעמד בראש עניני עמו, וקולו הלך

בכל תפוצות ישראל, ובנה בנין

עדי עד — הוא הישוב החדש בארצנו הקדושה,

מורנו ורבנו הגאון רבי שמואל זצ"ל

בהרב הגאון רבי יהודה ליב מאהילעווער ז"ל

נולד ביום ש"ק כ"ז ניסן תקפ"ד ושמש

בכתר הרבנות חמשים שנה בק"ק

גלובאקי, שאקי, סובאלק, ראדאם,

ונתקבל לרב אב"ד בק"ק ביאליסטאק באדר א' תרמ"ג

ופה נתבקש בישיבה של מעלה ביום החמשי י"ט סיון תרנ"ח.

היעדרותה של המצבה המוקדמת מהתיעודים המאוחרים נובעת, כפי הנראה, מכך 

שהייתה מצבה זמנית.28 עדות לכך עולה ממאמר שפרסם אברהם שמואל הרשברג 

יום השנה ה-25 לפטירת  )1923(, לקראת  בעיתון מקומי בביאליסטוק בשנת תרפ"ג 

הרב. במאמרו ביקש הרשברג להפנות את תשומת לב הקהילה לעובדה שעד לאותה 

עת טרם הוקמה מצבה באוהל הרב. הוא הסביר כי המצבה לא הוקמה בעת בניית 

אולם  ישראל,  מארץ  אבן  כך  לשם  להביא  ציון"  "חובבי  של  שאיפתם  בשל  האוהל 

הדרך  בטלטולי  עמידה  ואינה  מדי  רכה  הארצישראלית  האבן  כי  התברר  לימים 

למרחקים ארוכים. עוד הוסיף הרשברג כי יש להפקיד את ניסוח הכיתוב על המצבה 
בידי מומחים.29

כשנתיים לאחר מכן יצא הדבר אל הפועל, כפי שתואר בכתבה שפורסמה באותו 

עיתון )בתרגום מיידיש(: 

הרב,  באוהל  שנקבעו  החדשות  במצבות  כמו  מעוטר  היה  ואולי  "פ"נ",  גם  רשום  שהיה  לשער  יש   שמא  .27

בעיטור של מגן דוד וכדומה, ולכן מבלי משים לא הועתקו אותיות אלו.

 השימוש במצבה זו בניסוח הארכאי "מאהילעווער", בשונה מהניסוח במצבות האחרות "מוהיליבר", מחזק  .28

אף הוא את הסברה על אותנטיות המצבה.

 "צום 25-טן יארצייט פון ר' שמואל מאהילעווער ז"ל" ]לקראת יום השנה ה-25 לפטירת ר' שמואל מוהילבר  .29

ז"ל[, דאס נייע לעבן: ביאליסטאקער טעגלאכע צייטונג ]החיים החדשים: העיתון היומי של ביאליסטוק[, כ' 

סיוון תרפ"ה )12.6.1925(, עמ' 7.



203  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

מרשימה מאוד הייתה אמש חנוכת המצבה החדשה באוהל של הגאון רבי שמואל 

מטעם  המשלחות  יצאו  הצהריים  לפני  עשרה  אחת  בשעה  ז"ל.  מאָָהילעווער 

הקהילה בחמש עשרה כרכרות, שנסעו ברחובות כתהלוכה יפה. בבית העלמין, 

ליד האוהל, סביב השולחן עמדה הנשיאות הזמנית, שהורכבה מה']אדון[ רפאל 

באצן  ומשה  פריידקעס  מרדכי  הנכבדים[  ]והאדונים  וה"ה  ראש(  )יושב  ליפשיץ 

]דוד[  הרב  בראשם  העדה,  מחשובי  איש  כ-100  מילאו  המקום  את  קאווסקי. 

פאיאנס, הרבינר ]הרב מטעם[ ד"ר ראָָזנמן ואחרים. את הטקס פתח ה' ליפשיץ 

בנאום קולע מאוד, ובו הצביע על שלוש הפעמים שבהן מופיעה המילה "מצבה" 

בתורה, וכולן מתאימות בדיוק לנפטרנו הגדול. לאחר שהרב פאיאנס הסיר מן 

)מזרחי(,  דאבקין  ה'  ידי  על  נלהבים  נאומים  נישאו  השחור,  הכיסוי  את  המצבה 

הרבינר ד"ר ראזנמן )מטעם העירייה(, ר' ברוך אליהו הלפרן )קהילה(, ר' וולף העפנר 

שהחזן  לאחר  היסוד(.  )קרן  טארלא  ד"ר  קדישא(,  )חברה  פארבער  זלמן  ר'  )ציונים(, 

פלאטקין אמר הזכרה, נשא הרב פאיאנס דברי סיום. יושב הראש הזכיר שדווקא 

האחים  בקבר  לבקר  לנוכחים  והציע  הפוגרום,30  להרוגי  השנה  יום  חל  היום 

שלהם. כולם הלכו לשם, ר' זלמן פארבער הספיד את הקדושים, ד"ר גוטמאן 
נשא נאום נרגש, החזן פלאטקין אמר יזכור, ובראש מורכן נפרדו איש מרעהו.31

מכל מקום, במצבה המוקדמת של הרב צוין כי הוא: "נולד ביום ש"ק ]שבת קודש[ 

כ"ז בניסן". נתון זה, המצביע על כך שלידתו הייתה בשבת, נזכר במקור נוסף: חוברת 

בשנת  המזרחי,  הסתדרות  מטעם  ]מימון[,  פישמן  ליב  יהודה  הרב  שפרסם  לנוער 

תרפ"ג )1923(.32 נתון זה לא נמצא ככל הידוע בשום אחת מן הביוגרפיות שאותן הזכיר 

בו   ,)1906( תרס"ו  בסיוון  בכ"א-כ"ג  בעיר  שהתרחש  לעיל,  שהוזכר  בביאליסטוק  לפוגרום  היא   הכוונה  .30

נרצחו למעלה מ-80 יהודים.

שמואל  ר'  של  באוהל  המצבה  ]חשיפת  מאהילעווער"  שמואל  ר'  פון  אוהל  אין  מצבה-אויפדעקונג   "די  .31

7. אני מודה  מוהילבר[, דאס נייע לעבן: ביאליסטאקער טעגלאכע צייטונג, כ' סיוון תרפ"ה )12.6.1925(, עמ' 

לידידי וקרובי עו"ד ר' משה אריאל פוס על ההפניה למקור זה.

 הרב שמואל מוהליבר: תולדותיו עם תמונתו למלאת עשרים וחמש שנים לפטירתו )י"ט סיון תרנ"ח-י"ט  .32

סיון תרפ"ג(, ירושלים תרפ"ג. החוברת ראתה אור בהוצאת "קופת ספר שמואל", על ידי הסתדרות המזרחי, 

בתוך  מחברה,  שם  בציון  תוספות  עם  שולבה  היא  מכן  לאחר  שנים  עשרה  כחמש  מחברה.  של  שמו  בעילום 

קובץ שיצא לאור בהוצאת מוסד הרב קוק מטעם תנועת בני עקיבא )הרב משה צבי נריה )עורך(, רבנו שמואל 

מדבריו,  תולדותיו  לדמותו,  תרצ"ח:   — סיון  י"ט   — תרנ"ח  לפטירתו,  שנה  ארבעים  למלאת  ז"ל:  מוהליבר 

ירושלים תרצ"ח(. ראו עוד: יצחק ורפל ]רפאל[, ספרות ציונית-דתית: ביבליוגרפיה, ירושלים תש"ה, עמ' פו; 

נפתלי בן-מנחם, כתבי הרב י. ל. הכהן פישמן: רשימה ביבליוגראפית, ירושלים תש"ו, עמ' 29.



 בארות |  204

וטררה עזוב ר"ד ברה

הרב מימון כבסיס לתיאורים שנקט.33 מסתבר אפוא שנתון זה נודע לו מן הכיתוב על 
המצבה הנזכרת, או משיחות שערך במסעותיו באירופה עם מכרי הרב.34

לנתון זה יש משמעות מעניינת כיוון שכ"ז בניסן לא חל בשנת תקפ"ד בשבת 

אלא ביום ראשון. אם אכן נולד הרב בשבת הרי שנולד בכ"ו בניסן ולא בכ"ז בניסן!

שמואל"  ב"ספר  עצמו.  מוהליבר  הרב  מדברי  לדבר  אישוש  יש  מעניין  באופן 

ספר  נמצא  מוהליבר  הרב  של  כתביו  בין  כי  מימון,  הרב  ציין  תרפ"ג,  בשנת  שיצא 

נעוריו "עטרת יוסף" אותו פתח הרב כך:

אלוקים[  ]ירא  י"א  המפורסם  המופלג  זקני  לאבי  עולם  זכר  יוסף  עטרת  ספר 

ויאסף אל עמיו בחורף העבר ארבעה עשר  נגוע  זצ"ל אשר  יוסף  באמת מו"ה 

מאיתי  חוברו  דאויד-האראדאק...  מולדתו  בעיר  תר"ז  שנת  טבת  לחודש  יום 

המפורסם  הנגיד  חתן  ליב  יהודה  מו"ה  המופלג  הרב  באאמו"ר  שמואל  הצעיר 

מו"ה שמואל גרונם נ"י ותהי ההתחלה יום ב' כ"ו ניסן שנת תר"ז, יום מולדתי, 
זה לי עשרים ושלש שנים פה האליבאקע.35

כ"ו בניסן תר"ז אכן חל ביום שני, ולפי עדותו זו נולד אפוא הרב מוהליבר בכ"ו בניסן 

ולא בכ"ז ניסן. מהו אפוא התאריך הנכון? חידה היא.

רבותיו, לימודיו, פרנסתו וחידושיו בתקופת הלובוקה

בביוגרפיה שנכתבה על הרב במלאות לו שבעים צוין כי מילדותו נודע כעילוי, וכי 

בהיותו בן שלוש "כבר נראו בו אותות כשרונות נעלים". כבן ארבע ידע עברית, למד 

"מפורש ושום שכל בתורת משה", והפליא את מכריו בתשובות על שאלות חישוביות 

מסובכות. בגיל שמונה עשה חיל בלימודי תלמוד אצל אביו ובהגיעו לגיל עשר נודע 
בשם "העילוי מהלובוקה".36

רבותיו בהלובוקה היו אביו הרב יהודה ליב מוהליבר ורב הקהילה הרב יהודה ליב 

 על המקורות ששימשוהו ראו: הרב יהודה ליב פישמן )מימון(, "תולדות רבי שמואל", ספר שמואל )לעיל,  .33

הע' 11(, עמ' ה, הע' 2.

היוולדו. בחלומה  יומיים לפני  גם סיפור אודות חלום שחלמה אימו של הרב מוהליבר  נכלל  זו   בחוברת  .34

ראתה אש שאחזה בבית ושלהבת גדולה פרצה לשמים. אביה פתר לה את החלום כמלמד על בן ש"יאיר את 

עיני עמו בתורתו ובחכמתו", "ותרגע האם, ותהגה בבנה כי לגדולות יולד. וכשנולד — נדמה לה, והנה נתמלא 

יש לציין  זה, שאינו מופיע בביוגרפיות אחרות, אולי שמע הרב מימון באחד ממסעותיו.  הבית אורה". סיפור 

כי הוא בחר לפרסמו רק בחוברת המיועדת לנוער, ולא בביוגרפיות אחרות שכתב על הרב, כפי הנראה בשל 

אופיו האגדי.

 הרב יהודה ליב פישמן )מימון(, "תולדות רבי שמואל", ספר שמואל )לעיל, הע' 11(, עמ' ה-ו. .35

 פראס, "רבינו שמואל מוהליבר" )לעיל, הע' 21(, עמ' 244–245. .36



205  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

הכהן צערטלעס.37 בהספד שפרסם הרב ניסנבוים, מזכירו של הרב מוהליבר, בסמוך 

לפטירת הרב, צוין כי בנוסף ללימודי התלמוד, למד הרב מוהליבר עם אביו את מורה 

הדגיש  ניסנבוים  הרב  נוספים.  ופילוסופיה"  חקירה  ו"ספרי  הרמב"ם  של  הנבוכים 
במיוחד כי ספרי הכוזרי וחובות הלבבות היו שגורים על פיו של הרב מוהליבר.38

תרנ"ד,  בשנת  שיצא  רבנים  בלקסיקון  מעטים.  צערטעלס  הרב  על  הפרטים 

צוין כי "הרב הגאון ר' יהודה ליב צערטלעס ]...[ אב"ד האלובאקא נפטר ערך שנת 

תרי"א". בנו היה "הרב הג']און[ המפורסם אב"ד בדאלהינאוו". וכפי ששמע המחבר 

לחיים  והבדל  חריף  אייזיק  ר'  האמתי  הגאון  הם[  צערטלעס  הרב  ]של  "מתלמידיו 

ארוכים הגאון ר' שמואל מאהליווער".39 

הרב מוהליבר נישא בגיל חמש עשרה. שלוש שנים היה סמוך על שולחן חותנו, 

נודע בתקופה זו כבקי בכל התלמוד כמעט בעל פה, ומסר בתקופה זו שיעור בתלמוד 

ללמדני העיירה; בתום תקופה זו )שנת תר"ב לערך(, למד כחצי שנה בישיבת וולוז'ין. עם 

סיום לימודיו שם, נסמך לרבנות על ידי ראש הישיבה רבי יצחק מוולוז'ין ומשנהו 

חתנו-אחיינו רבי אליעזר יצחק פריד, ושב להלובוקה.

למחייתו  עסק  הרבנות,  מן  להתפרנס  מוהליבר  הרב  תחילה  סירב  כאבותיו 

במסחר בפשתן ובבד במשך כחמש שנים, ובמקביל עסק בתורה והתכתב עם רבני 

חייו  כל  במשך  הכלכלית  בעצמאות  ניכר  הרב  בנוסף,  ותשובות.  בשאלות  הדור 

גורמים  מול  משמעות  בעל  נושא  ממלגה(,  התפרנס  לא  וולוז'ין  בישיבת  לימודו  בתקופת  )גם 

שונים.40 מכל מקום, בשנת תר"ח )1848(, בהיותו כבן עשרים וארבע, מתו הורי אשתו 

 פראס )שם( ציין כי "משך שנים אחדות למד עמו רבו המובהק הרב ר' ליב צערטעלס", שהועידו לגדולות.  .37

 ניסנבוים )לעיל, הע' 2(, עמ' 289. .38

ציין  ברק,  בני  של  רבה  לנדא,  יעקב  הרב  נינו  לו.  עמ'  תרנ"ד,  וילנה  אבות,  נחלת  אובצינסקי,  לוי   הרב  .39

בזכרונותיו כי אבי אביו, הרב שניאור זלמן לנדא, מחשובי חסידיו של ה"צמח צדק", "היה חתנו של הרב הגאון 

הגדול ר' ליב הכהן, אב"ד הלובאקא, שנקרא 'ר' לייבל"ה צערטל'ס'" )הרב יעקב לנדא, "עיר מולדתי", אהרן 

מאירוביץ )עורך(, מגילת קורניץ: עיירה בחייה ובמותה, תל-אביב 1956, עמ' 24(.

 הרב ניסנבוים סיפר כי כשעמד הרב שמואל מוהליבר לעזוב את לבוב — אליה הגיע בשנת תרמ"ב בתקופת  .40

הפרעות ברוסיה, במטרה להפנות חלק מזרם הפליטים היהודים לארץ ישראל — התקיים מפגש מכונן בינו לבין 

הלורד מונטגיו וד"ר אשר, נציגי הוועד היהודי בלונדון. כאשר ביקש מונטגיו לממן את הוצאות נסיעתו של הרב, 

סירב לכך הרב מוהליבר בתוקף ובחריפות, תוך שהוא תמה בפניו: "ומי יחזיר את הוצאותיך שלך?". מונטגיו, 

סליחה.  וביקש  ראשו  את  הוריד  כמשתומם,  עומד  נותר  הרב,  של  תלויה  והבלתי  הגאה  מעמידתו  שהופתע 

ד"ר אשר ציין לאחר מכן כי באותה שעה קידש הגרש"ם את שם הרבנות והרים את כבודה בעיני כל הנציגים 

המערב-אירופאים שנכחו במקום. על עוצמת הרושם שהותיר המפגש הוסיף הרב ניסנבוים: "ובשנת תרמ"ז, 

באשר ביקר מונטאגו בערי רוסיה, סר לביאליסטוק ולא רצה להתאכסן בכל בית עשיר או בית מלון שהציעו 

לפניו, כי אם בבית הגרש"ם. ומבני ההמון בביאליסטוק סיפרו לי עוד כעבור עשר שנים בהשתוממות את הפלא 

הזה, כי 'קרובו של רוטשילד' לא רצה לסור לבית ראשי העדה בביאליסטוק, אלא רק לבית הרב" )ניסנבוים, 

הדת והתחיה הלאומית )לעיל, הע' 9(, עמ' 99(. ליטמן רוזנטל, ממקורביו הצעירים של הרב בביאליסטוק, ציין 

שהיה עד לביקור של יממה שערך מונטגיו בבית הרב בביאלסיטוק בשנת תרנ"ד, בדרכו מלונדון לפטרבורג, 



 בארות |  206

וטררה עזוב ר"ד ברה

במגפה, עסקיו התערערו ובשל מצבו הכלכלי הסכים לקבל עליו להתמנות כרבה של 
קהילת הלובוקה.41

שרידים מחידושיו וממאמריו מתקופה זו נותרו לפליטה.42 כאמור חיבור שלם 

מתקופה זו בשם "עטרת יוסף" נותר בעזבונו של הרב ונמסר לידי מוסד הרב קוק. 

מעט מזעיר פורסם מחיבור זה,43 ולמרבה הצער אבדו לפי שעה עקבותיו של החיבור. 

משא ומתן הלכתי בהלכות נדה, שערך הרב מוהליבר כפוסק צעיר עם רבותיו בישיבת 

וולוז'ין ובפרט עם הרב אליעזר יצחק פריד, יובא להלן בפני עצמו.

 3 )במקור:   1851 בינואר  ב-15  הרוסיות  הרשויות  עבור  שנערכו  אוכלוסין  רישומי  מתוך 

בינואר 1851, על פי הלוח היוליאני — י"ב בשבט תרי"א(, בגלובוקי, מחוז דיסנה, פלך וילנה. 

ברישומים: שמואל מוהילבר )מוגילבר( בן לייב )ליבוביץ(, אשתו אסתר בת גרונם )גרונמובה(, 

בת 22, ובנם שלמה, בן 8 )תיק LVIA/515/15/878, הארכיון ההיסטורי הממלכתי של ליטא(.

בשנת  בלונדון  שביקר  בעת  מונטגיו  של  בנו  מפי  הרב,  בבית  המיוחד  לביקור  האמור  הנימוק  את  שמע  וכי 

תרנ"ח )"חד בדרא: ליום הזיכרון הארבעים של הגאון רבי שמואל מוהליבר זצוק"ל", העולם, י"ז בסיוון תרצ"ח 

)16.6.1938(, עמ' 789(.

 משך כהונתו של הרב צערטעלס ברבנות הלובוקה לא ברור דיו. בלקסיקון הרבנים הנזכר )אובצינסקי,  .41

)1851(, אולם נתון זה עומד בסתירה לכאורה  39( צוין כי הוא נפטר בסביבות תרי"א  נחלת אבות )לעיל, הע' 

לעובדה שהרב מוהליבר החל לכהן בתפקיד כבר בשנת תר"ח )1848(. יתר על כן ברשימת 'פרענומעראנטין' 

]משלמי שכר קדימה לשם הוצאת הספר[ משנת תר"ו )1845(, לא נזכר הרב צערטלעס ברשימת משלמי השכר 

מהלובוקה )האלובאקע(; בראש הרשימה מופיע "הרב ר' יעקב מ"ץ" )הרב זאב וולף מז'יטל, ספר עמק הלכה: 

...חדושי דינים בדרך שאלות ותשובות בחלק אורח חיים ויורה דעה, וילנה תר"ו, דף סז,א(. נתון זה עשוי להעיד 

כי הרב צערטעלס כבר לא כיהן אז בתפקידו ואולי אף נפטר קודם לכן. באותה רשימה מופיע גם "ר' שמואל 

ברי"ל מאהליווער" — ייתכן שזהו אזכורו הראשון בדפוס של הרב מוהליבר.

 רוב שרידי חידושיו שנדפסו אינם מתוארכים ועל כן קשה לקבוע את זמן כתיבתם. עם זאת, בתוך חידושיו  .42

)ראו שו"ת  זו  כי חלק מהם שייכים לתקופה  גיטין מופיעה ההערה "חג השבועות תרי"ב", המלמדת  למסכת 

השבועות  חג  על  רעיונית  דרשה  על   ,16 הע'  לעיל,  ראו  בנוסף  רמד(.  עמ'  לב,  סי'  אה"ע,  מוהליבר,  מהר"ש 

חזרה  הדרשה  אצלו.  שמור  שהיה  דרשות  מקובץ  תשי"ח  בשנת  מימון  הרב  פרסם  אותה  הלובוקה,  מתקופת 

ונדפסה לאחרונה בספר "ברית האהבה והשלום" )לעיל, הע' 19(, עמ' 405–412.

 בקובץ התשובות של הרב מוהליבר הובא חידוש בנוגע לברכה על שמן זית שמעורבב עם אניגרון. הרב  .43

מימון ציין בהערותיו כי העתיק חידוש זה מתוך ספר נעוריו של הרב "עטרת יוסף" )חקרי הלכה )לעיל, הע' 14(, 

אורח חיים, סימן ב )נדפס שוב בשו"ת מהר"ש מוהליבר )לעיל, הע' 17(, אורח חיים, סימן ב(. 



207  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

חידושו של 'העילוי מהלובוקה' וגלגוליו

כאמור ציינו הביוגרפים של הרב מוהליבר עוד בחייו ובסמוך לפטירתו כי נודע מגיל 

צעיר כ'העילוי מהלובוקה'.44 

בהקשר לכך הביא הרב יהודה ליב מימון חישוב מפולפל הבנוי על כמה מקורות 

כחשבון  כזאת,  "שלח  כג(:  )מה,  בבראשית  רש"י  דברי  כוונת  את  המבאר  תלמודיים, 

הזה". על פי חידוש זה השווה רש"י בין שווי המתנה הכספית שניתנה לבנימין )300 

שניתנו  הכסף   300 חמורים(.   10 )משא  ליעקב  שנשלחה  המזון  כמות  ובין  כסף(,  מאות 

לבנימין מתפרשים כ-300 דינרים, המהווים 75 סלעים )ארבעה דינרים לסלע(. יוסף שלח 

15 סאים )לתך(,  לאביו עשרה חמורים טעונים מטוב מצרים, כאשר משא חמור הוא 

ובסך הכל 150 סאים של מזון. היחס בין 150 הסאים ל-75 הסלעים מניב בדיוק את 

השיעור של סאתיים בסלע — התנאי המדויק שנקבע על ידי חכמים להתרת היציאה 

מארץ ישראל לחוץ לארץ מחמת הרעב. ואם כן יוסף, במתנותיו ליעקב, רמז לאביו כי 

המצב הגיע לדרגת חומרה המאפשרת את יציאתם מן הארץ מחמת רעב.

הרב מימון ציין כי ידידו רבה של הלובוקה, הרב יוסף הלוי קאץ הי"ד, מסר לו 

ששמע מפי זקני עירו שהרב מוהליבר אמר חידוש זה בבית המדרש בהלובוקה עוד 

קודם הגיעו לגיל מצוות. הרב מימון פרסם את הדברים בכמה וכמה במות ובהן ספרו 

הפופולרי "שרי המאה", כרך חמישי.45 

חידוש מבריק זה זכה להעתקה בעיתון "המחנה החרדי", שיצא לקראת שבת 

הביא  בילדותם"  ישראל  גדולי  של  "חריפותם  במדור  תשמ"ו.  בשנת  ויגש  פרשת 

העיתון שני סיפורים של למדנות חריפה שיש בה חישובים מתמטיים הבנויים על 

עיון במקורות, הנוגעים לפרשת השבוע.46 המעיין בסיפורים ימצא כי שניהם לקוחים, 

דרשה  על  הוא  הראשון  הסיפור  חמישי;  חלק  המאה",  מ"שרי  המקור,  ציטוט  ללא 

מבריקה שנשא הרב יוסף דב הלוי סולובייצ'יק בילדותו, בנוגע למתנה שנתן יוסף 

הרב  על  לעיל  הנזכר  הסיפור  הוא  השני  והסיפור  כסף,  שלוש-מאות  בסך  לבנימין 

מוהליבר בילדותו. 

הכותב בגיליון "המחנה החרדי" טרח אמנם לציין ביחס לסיפור הראשון כי "ילד 

הפלאים" יוסף דב הוא לא אחר מאשר "מי שכעבור שנים מעטות נודע בכל העולם 

היהודי כגאון התורה, כחריף שבחריפי דורו הלא הוא רבי יוסף דב הלוי סולובייצ'יק 

 ראו לעיל, ליד הע' 36. .44

 הרב יהודה ליב מימון, שרי המאה, כרך ה, ירושלים תש"ז, עמ' 130 )כרך זה נדפס לראשונה בתש"ז, והסט  .45

המלא בן ששת הכרכים יצא במהדורות רבות החל משנת תשט"ז(. הרב מימון חזר על הדברים גם בחיבוריו 

הבאים: למען ציון לא אחשה, ירושלים תשי"ד, עמ' 142–143; "מדי חודש בחדשו: תמוז", סיני לב )תשי"ד(, עמ' 

רלד–רלה; וכן בספר רש"י, ירושלים תשט"ז, עמ' יט–כ.

 המחנה החרדי, ה' בטבת תשמ"ו, עמ' 17. .46



 בארות |  208

וטררה עזוב ר"ד ברה

זצ"ל בעל בית הלוי". אולם ביחס לנשוא הסיפור השני — הרב מוהליבר — נשמטה 

מן המדור העובדה שהסיפור עוסק ברב מוהליבר, כפי הנראה כחלק מן המדיניות 

זה, למנוע את חשיפת הציבור החרדי לגדולתם בתורה  המקובלת בעיתונות מסוג 

של רבנים ציונים. הקורא רק למד שמדובר על "הילד שמואל" שכבר מילדותו "נודע 

לתהלה בכל רחבי ארץ" כ"העילוי מהלובוקה". במטבע דומה הובאו שני הסיפורים 
שנה אחר כך במוסף העיתון "יתד נאמן", במדור "חשבון".47

"העילוי  של  חידוש  זהו  האמנם  עניין,  של  לגופו  השאלה  עולה  מקום  מכל 

מהלובוקה" רבינו הרב שמואל מוהליבר? שכן החידוש כבר מופיע בספרו של הרב 

יוסף חיים אזולאי )החיד"א(, "פני דוד", שנדפס בשנת תקנ"ב )1792(.48 החיד"א אף לא 

המציין  קדום  מקור  נמצא  ואמנם  שמע,  אותו  כפירוש  אלא  שלו  כחידוש  זאת  ציין 

זאת. בספר "עדות ליוסף" שיצא לאור בשנת תק"א )1741(, הביא המחבר, הרב יוסף 

הלוי איטינגא את הפירוש הנזכר וציין ששמע אותו מאביו הרב אליעזר הלוי איטינגא 

)נפטר בתשרי ת"ע )1709((. הוא אמנם העיר שהוא אינו יודע אם היה זה חידושו של אביו 

או שהוא שמעו "מגדול אחד".49 

בהמשך היו שציטטו את החידוש גם משמו של הרב מרדכי בענט )תקי"ג-תקפ"ט, 

1753–1829(50 או הרב אלעזר משה הורוויץ )תקע"ח-תר"נ, 1817–1890(.51 הרעיון נודע אפוא 

זה מכבר והיה עובר מפה לאוזן ובספרות הכתובה.

עליו  חזר  בילדותו,  זה  רעיון  שמע  או  קרא  מוהליבר  הרב  שגם  ממילא  אפשר 

בפני הציבור ונתגלגל הסיפור מכאן; או אולי ידיעותיו החישוביות וגדלותו המפליאה 

בתורה הביאו ליחס לו חידוש זה; ושמא למרות העובדה שכבר נתפרסם ונדפס, חידוש 

זה חידש עצמאית גם הרב מוהליבר בצעירותו. אין לדעת. מכל מקום תרם לנו סיפור 

זה להבנה כיצד מתגלגלים סיפורים בשוגג, וכיצד הם מונגשים מצונזרים במזיד.

 מוסף יתד נאמן, א' בטבת תשמ"ז, עמ' 5; שם, ח' בטבת תשמ"ז, עמ' 7. .47

 החיד"א, פני דוד, ליוורנו תקנ"ב, דף ל"ד ע"ג. .48

 הרב יוסף איטינגא, עדות ביוסף, זולצבאך תק"א, פרשת ויגש. .49

 ראו: הרב מנחם מנדל קרענגיל, דבש וחלב, קרקוב תרע"א דף לג ע"א; הרב יהודה אסאד, דברי מהרי"א,  .50

חלק א, סאבינאב תרצ"א, דף עח ע"א; הרב מרדכי בנעט, דרשות מהר"ם בנעט, ירושלים תשס"ה, עמ' רפה.

 הרב אברהם ביק, ספר יסוד אוהל מועד, פרשבורג תרל"ו, דף מה ע"א. .51



209  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

נספח: 

אגרתו של הרב שמואל מוהליבר אל רבו 
הרב אליעזר יצחק פריד מוולוזי'ן בענייני 

נדה ומגילה

מכתבו של הרב מוהליבר לרבותיו בוולוז'ין
במכתב ששלח הרב שמואל פריד, מרבני וילנה, אל קרובו הרב מאיר ברלין )בר-אילן(, 

בהתאם  כי  הכותב  עדכן  תרצ"ד,  באלול  כ"ט  תרצ"ה",  שתא  דריש  יומא  ב"מעלי 

זצלל"ה  יד של הגאונים ראשי משפחתנו  "כתבי  יום  לבקשת האחרון, שלח באותו 

להספרי']ה[ על יד האוניברסיטה בירושלים עיה"ק ]עיר הקודש[".

ציין הרב פריד:  וכן  מוולוז'ין,  חיים  ר'  יד של  נכללו בעיקר כתבי  בין הכתבים 

"מצאתי לנכון לצרף תשובות-כתבי יד של הגאון ר' שמואל מאהליווער ז"ל, אשר 

ונשמר  קוטלג  היד  כתב  זצ"ל".52  יצחק  אליעזר  ר'  הגאון  זקני  לאבי  בשאלה  הריץ 

רישום  נוסף  היד  כתב  בשולי  בירושלים.53  הלאומית  שבספרייה  שבדרון  באוסף 
בעפרון. "שבט תרצ"ד54 מתנת הרב שמואל פריד וילנה, ע"י בנו שאול, תל אביב".55

מכתבו של הרב מוהליבר נשלח אל הרב יצחק )ר' איצל'ה( ראש ישיבת וולוז'ין ולמשנהו 

בראשות הישיבה, אחיינו וחתנו, הרב אליעזר יצחק פריד. המכתב שוגר באמצעות 

תמוז   — ירושלים"  "יודאיקה  המכירות  בית  בקטלוג  המכתב  של  והעיקרי  הראשון  העמוד  תצלום   ראו  .52

תשע"ג, פריט 120.

 ידיעות בית-הספרים )טבת-אדר תרצ"ז(. בתיאור יבול שנת 1936 צוין כי בין היתר נכנסה לאחרונה לאוסף  .53

שבדרון תרומתו של הרב שמואל פריד מווילנה )באמצעות בנו מר שאול פריד מתל אביב(, ובכלל זאת: "גם 

מכתב מר' שמואל מוהליבר לר' ]צ"ל: יצחק בן ר'[ חיים מוולוז'ין )קרית ספר: רבעון לביבליוגרפיה, יד,א, ניסן 

.Schwad 01 13 63 ,תרצ"ז(. המסמך שמור בספרייה הלאומית בירושלים, אוסף אברהם שבדרון — אוטוגרפים

 ככל הנראה צ"ל תרצ"ה. .54

 בסוף המשפט נראה שחתום א"ש, דהיינו אברהם שבדרון. מעניין לציין כי הרב משה צבי נריה העתיק כמה  .55

משפטים מן המכתב — את הכיתוב החיצוני, את פתיחת המכתב, חתימתו ומשפט קצר מתוכו — כשהוא מציין: 

"על מידת ההערצה בה התייחס הגרש"מ בצעירותו אל רבו ר' יצ'לי וכן אל חתן רבו הגאון הצעיר ר' אליעזר 

הרה"צ  של  ידו  תחת  נמצא  )המכתב  לוולאזין  מהלובוקי  ידו  על  שנשלח  הבא  המכתב  יעיד  ז"ל,  פריד  יצחק 

ולוז'ין, כפר הרואה תשכ"ד,  ]הרב הצדיק[ ר' אריה לוין שליט"א איש ירושלים(" )הרב משה צבי נריה, פרקי 

עמ' 47–48(. 

כאמור המכתב הופקד על ידי משפחת פריד בספרייה הלאומית ומצוי שם מאז, לפיכך נראה כי ההפניה לאוספו 

של הרב אריה לוין כמקור למסמך — שגויה. בספרו התייחס הרב נריה גם לכתבי יד שמצא באוסף שבדרון )שם, 

עמ' 9, 17(, וייתכן כי ראה את כתב היד שם ולא אצל הרב לוין )שגם מאוספו הביא בספרו, ראו שם עמ' 30–31 

הע' 11א(. 



 בארות |  210

וטררה עזוב ר"ד ברה

שליח מהלובוקה לוולוז'ין )מרחק של כ-175 ק"מ(. הוא אינו מתוארך, אך פרטיו מעידים 

)1848(, שכן הוא  מינויו של הרב מוהליבר לרב הקהילה בשנת תר"ח  נכתב טרם  כי 

המורה  הרב  שנסע  שבועות  איזה  זה  "כי  הלכתית  בסוגיה  להכריע  נדרש  כי  מציין 
שלנו מעירינו ובא כל העם לדרוש ממני דבר ה' זו הלכה".56

תוכנו העיקרי של המכתב עוסק בשאלה מעשית בהלכות נידה כדלהלן:

אשה אחת שכבר פסקה מלהיות אורח כנשים, אירע לה ג"פ ]ג' פעמים[ שמצאה 

בבוקר על עד של בעלה שקנח בו א"ת ]אחר תשמיש[ מלוכלך בדם, רק שהעד 

לא היה בדוק מקודם, ואעפ"כ היה הכתם טמא שהיה בו כשיעור טומאה, והנה 

האשה אומרת שמרגשת כאב בשעת התשמיש. ועתה יורוני רבותיי אם האשה 

הזאת צריכה בדיקה, או אפשר יהיה איזה אופן להתירה בלא בדיקה.

צדדיה  את  רבותיו  בפני  פירט  אלא  השאלה,  בהצגת  הסתפק  לא  מוהליבר  הרב 

ודן בהם:

א האם אשה שראתה דם שלא בזמן וסתה יכולה לתלות במכה גם כאשר איננה 	.

יודעת שמכה זו מוציאה דם.

ב אף אם כן, האם הרגשת כאב דינה כמכה.	.

ג והאם יש לצרף לקולא את העובדה שבמקרה זה מדובר בעד שאינו בדוק.	.

את הדיון ההלכתי בעניין ערך כדלהלן:

א לא 	. אם  אף  אשה,  של  וסתה  שאינו  בזמן  במכה  לתלות  היא  הרמ"א  שיטת 

ידוע שהמכה מוציאה דם, ואף שיש שהקשו על שיטת הרמ"א מלשון הגמרא 

במסכת נדה )סו, א(, דקדוק בסוגיית זו והשוואתה עם הסוגיה שם )טז, א( תומך 

בשיטת הרמ"א.

ב כמכה 	. כאב  להחשיב  המיקל  יעקב  שבות  שו"ת  דעת  על  החולקים  אמנם  רבו 

יש  זה  שבמקרה  יתכן  אולם  ביהודה(,  נודע  שו"ת  צבי,  חכם  שו"ת  שמואל,  אמונת  )שו"ת 

לסמוך עליה, בפרט במצב הנתון, שהעד לא היה בדוק. 

 גם העובדה שחתם את שמו במילים "חתן ר' שמואל גרונם בהאלובאקי", ללא ציון חותנו בברכת המתים,  .56

מחזקת את ההנחה שהמכתב נכתב טרם פטירת חותנו בשנת תר"ח )1848( — רק לאחריה קיבל על עצמו את 

עול הרבנות בעיירה.



211  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

הנוגעת  למדנית  שאלה  גם  למכתבו  מוהליבר  הרב  צירף  לפורים,  הסמיכות  בשל 

את  וביקש  הכפרים,  אנשי  לקריאת  ביחס  מגילה,  בהלכות  הרמב"ם  דברי  להבנת 

תשובת רבותיו גם לקושי שהעלה בנושא זה.

תשובת הרב אליעזר יצחק פריד
עיון בקובץ התשובות של הרב אליעזר יצחק פריד, שנדפסו בספר "חוט המשולש", 

מעלה כי מופיעה בו תשובה למכתב זה.57 התשובה נפתחת במילים: "ידידי מכתבו 

בה  נזכר  אינו  השואל  של  ששמו  ואף  זה[",  כתב  ]מוסר  מוכ"ז  הציר  ע"י  הגיעני 

מוהליבר.  הרב  של  לשאלתו  כמענה  ניתנה  היא  כי  בבירור מתוכנה  ניכר  מפורשות 

כי  והוסיף  נידה,  בענייני  השאלה  לשון  את  במילה  מילה  כמעט  ציטט  פריד  הרב 

תשובתו התעכבה כיוון ש"ביני וביני קרבו ימי דפוריא, לאו יומא דשמעתתא נינהו 

לירד לעומקה של הלכה". מסיבה זו, ככל הנראה לא התייחס בתשובתו לשאלת הרב 

מוהליבר בענייני מגילה, שממילא הייתה למדנית בלבד ולא למעשה. 

בתשובתו תמך הרב פריד בפסיקה כשיטת הרמ"א לעניין תליה במכה גם כשאין 

ידוע שהיא מוציאה דם, כשהוא מציין: "והן ידידי האריך למעניתו לישב דעת הרמ"א 

ז"ל )בשו"ע יו"ד סי' קפ"ז סעיף ה'( מהחולקים ומקשים עליו מלישנא דהש"ס. והנה יפה 

מתקבל פירוש ידידי בהסוגיא וכן משמע מדברי הסמ"ג שמפרש כעין זה.58 אמנם אך 

למותר הוא כי כבר קיימו האחרונים ז"ל דברי הרמ"א ז"ל להלכה". 

בעניין  בכאב.  אף  לתלות  ניתן  האם  הייתה  העיקרית  השאלה  שכאמור  אלא 

זה האריך הרב פריד להוכיח כי ניתן עקרונית להקל בכך במקרה של מי שמוגדרת 
כמסולקת דמים, מתוך עיון בדברי הראשונים ודקדוק הדברים בסוגיות הגמרא.59

לצורך כך הוא חזר ודן בסוגיית תלייה במכה. הוא הביא את מחלוקת הראשונים 

האם נדרשת ידיעה שדם יוצא מן המכה או לאו )שיטות הרשב"א, ספר התרומה וספר המרדכי(, 

כשהוא מתמקד בבירור הדברים מתוך עיון בתלמוד עצמו. 

 שו"ת חוט המשולש, וילנא תרמ"ב, חלק ג סי' כו. ספר השו"ת כולל את תשובותיהם של שלושה מראשי  .57

ישיבת וולוז'ין: רבי חיים מוולוז'ין )חלק א(, חתנו רבי הלל פריד )חלק ב(, ובנו של רבי הלל — רבי אליעזר יצחק 

פריד )חלק ג(.

 יש לציין שמדברי הסמ"ג )לא תעשה, קיא( עולה אדרבה להיפך: "ונאמנת אשה לומר מכה יש לה באותו  .58

דווקא  בברייתא  זה  חלק  לשון  שהעמיד  דהיינו  וסתה."  בשעת  שלא  לטהרה  פי'  דם,  יוצאה  שממנה  מקום 

שמפרש  הס"ט  מדברי  משמע  "וכן  להיות:  וצריך  סופר,  טעות  כאן  יש  ושמא  האשה,  של  וסתה  בשעת  שלא 

כעין זה", והיינו מה שכתב בספר סדרי טהרה, סי' קפז ס"ק ט, שמדבריו בסימן זה הביא הרב פריד במקומות 

נוספים בתשובתו.

 "והנה אם נבא לכתוב ולסבב כל דברי האחרונים ז"ל בתשובתם ובפסקם אין אנו מספיקין. ע"כ נראה בעז"ה  .59

אך ללקט אמרים מרבותינו הראשונים ז"ל ומקורם בש"ס. אולי יעזרני ה' להוציא דבר מה הנוגע למעשה בנ"ד. 

והנותן לאדם דעת ית"ש יחננו בינה והשכל לכוין לאמיתה של הלכה, בא"י למדני חקיך וזה החלי בעזה"ת".



 בארות |  212

וטררה עזוב ר"ד ברה

בנוגע  ב(,  סה,   — ב  סד,  )נדה  התינוקת  פרק  בריש  הסוגייה  בניתוח  התמקד  הוא 

המכה  אם  ספק  שיש  שבמצב  הייתה  הסוגייה  מן  מסקנתו  בתולים.60  בדם  לתלייה 

מוציאה דם, יש להקל בכך במי שטרם הגיע זמנה לראות דם וסת, ו"א"כ זכינו לדין 

בנ"ד ]בנידון דידן[ שכבר פסקה מלראות דמדמה לה הש"ס בכ"מ ]בכמה מקומות[, 

כמו לא הגיע זמנה לענין דיה שעתה ועוד לענין כמה דברים. א"כ אף בספק מכה ודאי 

דיש לנו לתלות, וכאב ודאי דלא גרע מספק מכה". הוא חיזק מסקנה זו בדברי הבית 

על  צבי  החכם  זה  בנושא  שהעלה  קושייה  כך  אגב  ויישב  קפ"ז,  בסי'  והרמ"א  יוסף 

שיטת הסוברים שאין צורך לדעת שהמכה מוציאה דם, מכח סוגייה אחרת במסכת 

נדה.61 את מסקנתו ניסח הרב פריד כך:

עכ"פ בהא נחתי ובהא סלקי, דבנ"ד שכבר היא מסולקת דמים ודאי דיש לתלות 

יש להחמיר להצריכה טבילה עכ"פ  ומותרת היא לבעלה, אך בזה אולי  במכה 

בכל פעם שתראה. 

וגם  בחוש.  מכה  איזה  יראו  אולי  בקיאות  נשים  אותה  שיבדקו  נ"ל  זאת  רק 

אז  הצד  מן  דם  תמצא  ואם  ס"ט62  בעל  הגאון  כמ"ש  ארוך  במוך  לבדוק  יכולה 

]ויעוי' בס״ט  יצילינו משגיאות.  וד' הטוב  נ"ל לפענ"ד  כן  תהא טהורה לגמרי. 

מאדה"ש  וברכה  שלום  זה  והי'  לחומרא[  ולא  לקולא  אלא  אינו  הבדיקה  דזו 

]=מאדון השלום[.

תשובה נוספת של הרב פריד
)ג, סי' כז( מופיעה תשובה נוספת  יש לציין כי בסימן העוקב בשו"ת "חוט המשולש" 

מאת הרב פריד באותו עניין, אותה פתח הרב פריד כך:

 "והנה עיינתי ברוב דברי האחרונים ז"ל בתשובותיהם המצויים אצלי ולא מצאתי שום אחד לחקור דבר זה  .60

מן הש"ס כ"א בדברי רבותינו הראשונים וביחוד בדברי הרשב"א ז"ל. רק הגאון בעל ח"צ ]חכם צבי[ בנה יסודתו 

על מתני' דפרק הרואה כתם שהבאתי לעיל, והגאון בעל נוב"י ]נודע ביהודה[ יצא לחלק מצד הסברא בענין 

ספק השקול, ויעויין בשו"ת ברית אברהם שחלק על סברתו. והנה איהו בדידהו ואנן בדידן. בעז"ה נ"ל לערות 

מקורא דהך פלוגתא אם בעינן שתהא מכה המוציאה דם בודאי ממתני' דריש פ' התינוקת ]כאשר חזינן דהך 

סוגיא כולה דרואה מחמת תשמיש בתוספתא אהך דמתני' אתנייא[". 

 "ולפי מה שכתבתי בעז"ה דכל יסוד ענין דתולה במכתה נובע מהך מתני' דריש פ' התינוקת במכת בתולים,  .61

יתורץ שפיר מה שהקשה הגאון בעל ח"צ ]שו"ת חכם צבי, סי' מו[ על שיטת האומרים דלא בעינן כלל שנדע 

שמכתה מוציאה דם מהך מתני' דפ' הרואה ]נדה נח, ב[ כ' במעשה שבא לפני ר"ע דבעינן אף בכתם שתהי' 

יכולה להתגלע ולהוציא דם, ואעפי"כ היו תלמידיו מסתכלים בו משמע דברואה ממש אף בכה"ג לא תלינן...". 

 סדרי טהרה, סי' קפז ס"ק ז. .62



213  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

ידידי מכתבו היקר ע"י המוכ"ז ]המוסר כתב זה[ נכון הגיעני עש"ק ]ערב שבת 

קודש[ העבר, וְְהִִנְְאַַנִִי להודע משלומו הטוב וגם ע"ד השאלה שהודיעני שמאז 

על  אסכימו  דמשמיא  ית"ש  לד'  הודות  תשמיש[.  ]מחמת  מ"ת  לראות  פסקה 

ידינו כה לעד יצילנו ה' משגיאות ויורנו האמת בתורתו.

וע"ד פלפולא דידי' בסוגיין דנדה, אף שזה דרכי מאז לשום יד לפה מלדבר עוד 

בענין אשר יצא כבר להתירא הן מדידי הן מדאחריני, אמנם עכ"ז ]עם כל זה[ 

בענין  לחלק  שיצא  סברתו  על  לו  אכתוב  הנחמדים  בדבריו  השתעשע  למען 

החזקות אשר הוא דבר כללי הנוגע בכמה ענינים. 

תשובה זו מעידה על חילופי דברים נוספים שהתקיימו בנושא בינו לבין הרב מוהליבר. 

מכתבו השני של הרב מוהליבר לא השתמר בידינו, אך מתוך תוכן תשובת הרב פריד 

ניתן לעמוד על עיקרי הדברים שהפנה אליו הרב מוהליבר, ושעיקרם חידוש הלכתי 

שרצה לחדש "דכל חזקה שהוא לברר המעשה הוא עדיף מרובא", באמצעותו ניסה 

לבאר כמה וכמה סוגיות בתלמוד ולתרץ קושיות שנתקשו בהן הראשונים. הרב פריד 

האריך לדחות את הראיות שהביא הרב מוהליבר, אך סיכם את מכתבו כך: 

מה  כל  את  וגם  כזו,  חזקה  בענין  לדבר  יש  הרבה  ידידי,  הכותב[:  ]אמר  א"ה 

שכתבתי לא באתי ח"ו לסתור דבריו, כי באמת הסברא נכונה וישרה מצד עצמה. 

אמנם באתי רק כמעורר לו שישמע חכם ויוסיף לקח בעניני חזקות אשר הוא 

מקצוע גדול כתורה, ולא נייר אחד ולא שתים יכיל את כל החלוקים אשר יש 

ואנכי  הש"ס.  בכל  מקומות מושבותיהם  בכל  אותם  ולברר  החזקות  בין  לחלק 

שאינו  ובדבר  בפלפולא  הרבה  לירד  עלי  קשה  עתה  מזגי  ומחלישות  מטרדתי 

נוגע להלכה ולמעשה. אמנם לחביבותא דידיה לגבן תקעתי עצמי קצת לדבר 

הלכה זו למען לא ישיב פניו ריקם. 

מכתבו הראשון של הרב מוהליבר מובא כאן לראשונה בשלמותו מתוך עצם כתב יד 

קדשו. למכתב נוספו כותרות משנה על ידינו והערות שוליים.



 בארות |  214

וטררה עזוב ר"ד ברה

מכתבו של הרב שמואל מוהליבר
לואלאזין

כבוד הדרת קדושת ענוות צניף תפארתינו, נזר דורינו עטרת תפארתינו, הרב 

הגאון הגדול החסיד המקובל חכם עדיף מנביא כ' קש"ת ]כבוד קדושת שם תפארתו[ 

מו"ה יצחק נ"י ר"מ ואב"ד דק' הנ"ל 
מהאלובאקי63

כבוד ידיד ה' וידיד עמו הרב הגאון הגדול החסיד המקובל חכם עדיף מנביא עטרת 

תפארת ישראל כבוד מו"ה יצחק נ"י אב"ד ור"מ דואלאזין

וכבוד חתנו ידיד ה' וידידי הרב המפורסם לגאון ולתפארת נודע ביהודא ובישראל 

גדול שמו סיני ועוקר הרים מו"ה אליעזר יצחק ראש ישיבה נ"י, ולכל המסתופפים 

בצילם ושואבים ממעייני תורתם. שלום —

בענייני נדה

אדוניי. יען כי זה איזה שבועות שנסע הרב המורה שלנו מעירינו ובא כל העם לדרוש 

ממני דבר ה' זו הלכה, והנה אתמול נשאלה מאיתי איזה שאלה אשר קטונתי דעת 

מלהשיבה. ע"כ באתי לשאול מאת הדרת מעכת"ה ]מעלת כבוד תורתם הרמה[. נא 

להשיביני ע"י המוכ"ז בכ"י ]המוסר כתב זה, בכתב יד[ קדשם. וזה תורף השאלה —

ג' פעמים עד לא בדוק  ונמצא  שאלה בעניין אשה שמרגישה כאב בשעת התשמיש 

מלוכלך בדם אחר תשמיש — האם ניתן להתירה ללא בדיקה

שמצאה  פעמים[  ]ג'  ג"פ  לה  אירע  כנשים  אורח  מלהיות  פסקה  שכבר  אחת  אשה 

בבוקר על עד של בעלה שקנח בו א"ת ]אחר תשמיש[ מלוכלך בדם רק שהעד לא הי' 

בדוק מקודם, ואעפ"כ הי' הכתם טמא שהי' בו כשיעור טומאה, והנה האשה אומרת 

שמרגשת כאב בשעת התשמיש. ועתה יורוני רבותיי אם האשה הזאת צריכה בדיקה, 

או אפשר יהי' איזה אופן להתירה בלא בדיקה.

ידוע אם המכה מוציאה דם,  הרמ"א פסק לתלות במכה בזמן שאינו וסתה אף שאין 

וכדבריו נראה בדקדוק לשון הסוגיות )נידה סו, א; טז, א(

דהא הרמ"א כ']תב[ בסי' קפ"ז, דאם יש לה מכה אף שאין ידוע אם מוציאה דם אעפ"כ 

תלינן במכה וא"צ ]ואינה צריכה[ בדיקה.64 ואף שהרבה פוסקים השיבו מהא דאמרי' 

 עד כאן הניסוח על גב הדף, כמען. .63

 שולחן ערוך, יו"ד סי' קפז, ה. .64



215  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

בנידה דף ס"ו ע"א ונאמנת לומר מכה יש לי באותה מקום שממנה דם יוצא, דמשמע 

דבעי' שנדע שדם יוצא ממכתה, אבל לפעד"נ ]לפי עניות דעתי נראה[ דלא מיבעיא 

דלא הוי תיובתא אדרבה סיעתא. 

דהנה יש לדקדק שם דברישא אמרי' סתם ואם יש לה מכה באותו מקום תולה 

במכתה ואם יש לה וסת תולה בוסתה והדר קאמר ונאמנת אשה לאמר כו'65 שממנה 

דם יוצא דברי ר']בי[ רשב"ג אומר דם מכה הבא מן המקור טמא ואמרי' מ"ב ]מאי 

דמקודם  לדקדק  ויש  בינייהו[.  ]איכא  א"ב  טמא  מקומו  מקור  עולא  אמר  בינייהו[ 

קאמר סתם דאם יש לה מכה סגי משמע כד']עת[ הרמ"א דאף דאין ידוע ואח"כ גבי 

נאמ]נ[ת אשה לאמר קאמר שממנה יוצא משמע דבעי' לידע. שוב יש לדקדק מאי 

פליג רשב"ג ואמר דם מכה הבא מן המקור טמא, דמי קאמר דאינו טמא הא רבי לא 

איירי רק לענין האשה. 

ולכן נלע"ד עפ"י מש"כ התוס' לעיל דף ט"ז א'66 גבי פלוגתא דר']בי[ ורשב"ג גבי 

הרואה דם מכה דטהורה אפי' בימי נידתה לד']עת[ רשב"ג משום דתלינן במכה רק 

דהדם טמא, וכ']תבו[ התוס' דהיינו דווקא כשיודעת ומרגשת שדם הלז ממכה זאת, 

דאל"כ ]דאם לא כן[ לא תלינן במכתה. 

מקודם  דקאמר  והיינו  דהתם,  פלוגתא  ממש  הוי  פלוגתא  דהך  ייתיישב  ועתה 

באם יש לה מכה תולה במכתה והוי גם האשה טהורה וא"צ ]ואינה צריכה[ לטבול, 

ואיירי בסתם מכה שאינה יודעת שהדם יוצא ממנה או אפשר אינה יודעת כלל שיוצא 

דם מהמכה כד']עת[ הרמ"א, והדר קאמר ואם יש לה וסת תולה בוסתה ר"ל ]רוצה 

לומר[ אע"ג שיש לה ג"כ ]גם כן[ מכה אעפ"כ תולה בוסתה כד']עת[ התוס' הנ"ל 

וצריכה לישב ז"נ ]ז' נקיים[ והדר קאמר שנאמנת אשה לאמר שיודעת שהדם יוצא 

ממכתה ותלינן במכתה ולא בוסתה, וטהורה האשה והדם וע"ז ]ועל זה[ פליג רשב"ג 

וקאמר דמקור מקומו טמא וא"כ הדם טמא לעולם אפי' אם הוי דם מכתה. והוי משמע 

הך פלוגתא כההיא דלעיל ט"ז א' אפשר דחדא מכלל חבירתא איתמר, עכ"פ נמצא 

דליכא קושיא על הרמ"א ושפיר תלינן אפי' בסתם מכתה.

אך יש לדון במקרה דנן האם הרגשת כאב דינה כמכה ולהקל עוד מטעם שלא ראתה 

דם רק נמצא על עד לא בדוק

רק דבנ"ד ]דבנדון דידן[ מרגשת כאב. הנה בשו"ת אמונת שמואל סי' כ"ג, כן בשו"ת 

ח"צ ]חכם צבי[ סי' ע"ג, כ']תבו[ דהרגשת כאב לא הוי כמכה. אמנם השבות יעקב 

 מכה יש לי במקור. .65

 ד"ה ומר. .66



 בארות |  216

וטררה עזוב ר"ד ברה

כ']תב[ דהרגשת כאב הוי כמכה,67 ועי' בשו"ת נו"ב ]נודע ביהודה[ סי' מ"ח.68 ואפשר 

ויש  יותר,  דבנ"ד ]דבנידון דידן[ דלא ראתה דם רק נמצא על עד שאינו בדוק קיל 

לסמוך על השב"י ]שבות יעקב[. אבל עכ"ז קשה מאוד לסמוך דכל האחרונים הכו 

על קדקדו. ע"כ נא למחול על מעכת"ה ]מעלת כבוד תורתם הרמה[ ולהשיביני בכ"י 

]בכתב יד[ קדשם בראיות ברורות מש"ס ופוסקים כדרכם הקדושה איך ומה —

בענייני מגילה — שאלה נוספת לקראת פורים, בעניין קריאת מגילה לאנשי הכפרים

מהל'  פ"א  ברמב"ם  שנתקשיתי  דבר  מאיתם  אשאל  פורים,  קודם  דכעת  יען  והנה 

מגילה הל' ו-ז, שכ']תב[ שבני הכפרים שאינן מתקבצים בבתי כנ)י(סיות כו' תיקנו 

להם שיהיו מקדימין וקורין כו' ותו כ']תב[ שם וכל אילו שמקדימין וקוראין אין קורין 

אותה אלא בעשרה. וקשה לכאורה דלפ"ז ]דלפי זה[ דגם בני הכפרים עצמם יכולים 

א"כ  שם69  משנה[  ]בלחם  בלח"מ  כמבואר  שלהם  כנסיות  בבתי  קורין  דהא  לקרות 

למה מקדימין וקורין. ולא נוכל לומר דאל"כ ]דאם לא כן[ יצרכו לחפש אחר עשרה 

זה אינו, דהא כ']תב[ הרמב"ם דשלא בזמנה בעי' עשרה אבל בזמנה לא בעי' וא"כ 

יקראו בזמנה וביחיד. 

א'  י"ד  ביבמות  ורא"ש  התוס'  על  כן[  ]גם  ג"כ  זאת  קושיא  קשה  לכאורה  אך 

אזיל  והוא  רבא  איירי  שם  באמת  אבל  לעצמן.70  קורין  הכרכים  דבני  ג"כ  שכתבו 

לשיטתי' במגילה דף יח א' דנקיט לשון הברייתא כדי שיספיקו כו'71 והיינו תקנתא 

דכרכים כדי שיהיו פנוים בני הכפרים. אבל הרמב"ם כ']תב[ הטעם משום שמספיקין 

)ובאמת תלוי בפלוגתא אם בד"א ]במה דברים אמורים[ הוי לחלוק או  ב'  ד'  כמסקנת הגמ' בדף 

 שו"ת שבות יעקב, א, סי' סח. .67

 "בדבר האשה שאינה יכולה לטהר עצמה לבעלה. והנה האשה הזאת קשה מאוד להתיר כי אין כאן מכה  .68

ידועה וכמ"ש מעלתו בעצמו ואם נדון אם כאב הוא כמכה נתת תורת כל אחד בידו כי מספרי האחרונים נוכל 

הזאת  האשה  אומר  אני  אמנם  כאלו.  דברים  על  יסוד  להעמיד  דרכי  ואין  מתיר  וזה  אוסר  זה  כרצוננו  למצוא 

תבדוק הבדיקה המבוארת בסימן קצ"א" וכו' )שו"ת נודע ביהודה מהדו"ק, יו"ד סי' מח(.

 "בני הכפרים וכו'. נראה שרבינו מפרש ביום הכניסה שקורין הכפרים הוא בכפר שלהם, דשם מתכנסים  .69

בבתי כנסיות ואינן מתקבצים אלא בשני ובחמישי בבתי כנסיות שלהם, וכן כתבו התוס' ז"ל בפ"ק דיבמות )דף 

י"ד( בשם הרב רבי חיים ותירץ קושיא חזקה שיש שם בגמרא, וכן מורה לשון רבינו ז"ל שכתב שאינן מתקבצים 

בבתי כנסיות וכו', משמע דהוא בבתי כנסיות שלהם, וכן מורה הלשון שכתב לקמן כפר שמקדימין וקורין וכן 

בו,  נכנסין לעיר, מאי  ואם הוא מפרש שבאים לעיר לקרות לא היל"ל אלא בזמן שאין  בו,  נכנסין  בזמן שאין 

אלא הכונה היא שבו בכפר עצמו היו מתכנסין בבית הכנסת, ולהכי אמר דאם אין נכנסים בכפר בשני ובחמישי 

להתאסף שם אין קורין אותה אלא בי"ד" )לחם משנה, שם(.

 תוספות על יבמות יד, א, ד"ה כי; פסקי הרא"ש, יבמות א, סי' ט. .70

 צ"ל דף יט, א: "ואמר רבא: בן כפר שהלך לעיר, בין כך ובין כך קורא עמהן. מאי טעמא? האי כבני העיר בעי  .71

למקרי, ורבנן הוא דאקילו על הכפרים כדי שיספקו מים ומזון לאחיהם שבכרכין. הני מילי כי איתיה בדוכתיה, 

אבל כי איתיה בעיר כבני עיר בעי למקרי".



217  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

"רק עלים בודדים וקרועים": אובדן כתביו של הרב מוהליבר ופרסום שרידיהם

 — להם  תיקנו  מה  וקשה  דכפרים  תקנתא  והוי  אריה[72(  ]השאגת  הש"א  שכתב  כמו  לפרש 

ביכולתם  אין  כולם  אבל  לקרות  שיכול  הכפרים  מבני  א']חד[  דנמצא  לומר  ודוחק 

לקרות ע"כ צריכין להתקבץ. נא להשיביני גם תירוץ מספיק על רמב"ם זה. 

אחת אבקש בל אהי' למשא על אדוניי, ואולי לא דיברתי בכבוד כפי הראוי למעלתם 

אותם  וינשאם  יגדלם  וה'  דבר,  ידעתי  לא  לי  עלגים  שפת  כי  לי  ימחלו  הקדושה 

ונפש  והנשאה,  הרמה  כנפשם  עלי',  תלויות  ישראל  כל  עיני  אשר  הרמה  וישיבתם 

עבדם המשתחוה מרחוק מול תורתם

שמואל ברי"ל מאהליווער חתן ר' שמואל גרונם בהאלובאקי

 דהיינו בעל השאגת אריה בספרו טורי אבן, על מגילה ב, א, ד"ה מנלן. .72





הרב צוריאל חלמיש

"על ימין ושמאל": משנת הנצי"ב על 
הפרדת הקהילות

• פתח דבר	

• מבנה המאמר "על ימין ושמאל" ומקורותיו	

• היחס לעוזבי המסורת בעת החדשה ובכלל	

• חומרת המצב וקריאת המציאות	

• דילמת הפרדת הקהילות	

• היחס לעוזבי התורה בעת החדשה	

• הנימוק הראשון: סכנת מלחמות האחים	

• אינה 	 הקהילות  הפרדת  השני:  הנימוק 

מעשית

• מתי מותר לעשות מחלוקת בין יהודים?	

• מתי מותר לעשות מחלוקת עם רשעים?	

• סיכום	

מה היה יחסו של הנצי"ב מוולוז'ין למגמת ההפרדה בין האורתודוכסים 

והרפורמים בעת החדשה?  הרב צוריאל חלמיש מברר את דעתו 

וכן  וחז"ל,  התורה  דברי  מתוך  הקהילות,  הפרדת  כנגד  הנצי"ב  של 

היכרותו עם טבעם של בני אדם וקורות ישראל  פילוג, בדלנות 

ברשעים  שנלחמים  צדיקים  בין  הן   — ישראל  עם  בתוך  ומחלוקת 

ומינים, והן בין צדיקים שנלחמים בצדיקים השונים מהם בדרך עבודת 

ה' — עשויים להיות הרי אסון לגורל האומה  מאמר זה הוא פרק 

מתוך חיבור מקיף, "חרבות לגוף האומה", שעתיד לראות אור במכון 

הר ברכה





221  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

הרב צוריאל חלמיש

"על ימין ושמאל": משנת הנצי"ב על 
הפרדת הקהילות

פתח דבר
סוגיית  בירור  על  ואנכי,  הוטרר  בועז  ד"ר  הרב  עמיתי  עמלנו,  האחרונה  בתקופה 

הפרדת הקהילות ושאלת עמדתו של הנצי"ב מוולוז'ין בעניינה, תוך שאיפה להוציא 

לאור חיבור מקיף בשם "חרבות לגוף האומה". 

בדבר  אירופה  יהדות  את  שהסעירה  הדילמה  בבירור  תחילה  עסק  בועז  הרב 

הפרדת הקהילות בהונגריה, בגרמניה, ולבסוף בגליציה. התוצאה היא סיכום מפורט, 

מדויק ובהיר, של הכרוניקה ההיסטורית, בשפה שווה לכל נפש, ומתוך נקודת מבט 

מעשית ותיאורטית כאחד — מה הייתה המשמעות של הפרדת קהילה, כיצד התפתחו 

התרחשה  וכיצד  היפרדות,  של  אפשרות  לכדי  והחברתיות  המשפטיות  הנסיבות 

החברתית  הדינמיקה  התפתחה  כיצד  מבהיר  מאמרו  של  האחרון  החלק  בפועל. 

1883(, הנקודה בה כתב הנצי"ב את מאמרו  בגליציה, עד חודש כסלו תרמ"ד )דצמבר 

"על ימין ושמאל". 

מתוך  הנצי"ב  של  במשנתו  עסקתי  בועז,  הרב  של  ההיסטורי  הבירור  גבי  על 

חיבוריו, מקורותיו ונימוקיו. מאמר "על ימין ושמאל" נערך על ידי, ונוספו לו כמאה 

הערות שוליים של הפניות לכתביו, המלמדות שיסודותיו נשנו בכתבי הנצי"ב שוב 

והוטמעו  פסקה  לכל  וביאורים  כותרות  נוספו  כן  אומר".  היה  "הוא  בבחינת  ושוב 

פרסום  בנסיבות  העוסק  דבר",  "פתח  נוסף  עוד  ועוד.  חז"ל  דברי  למקרא,  מקורות 

יחסית  וקצר  מוקדם  במאמר  וכן  הנצי"ב,  של  דבר"  "משיב  שו"ת  ופרסום  המאמר 

של הנצי"ב אל עורכי "מחזיקי הדת" )שמתפרסם לראשונה במלואו(. נספח אחרון הוקדש 

לבירורי נוסחאות בין הגרסאות המאמר.

החלק המרכזי של בירוריי הוא עיון במאמר "על ימין ושמאל". בחלק זה נתבארו 

מבנה המאמר, יחסו של הנצי"ב אל עוזבי הדת בעת החדשה, סכנת מלחמת האחים 

בין שומרי מסורת ופורקי עול, סכנת מלחמת האחים של שומרי המסורת בינם לבין 

בישראל  המחלוקת  עשיית  איסור  הקהילות,  הפרדת  של  התוחלת  חוסר  עצמם, 

)וסייגיו( והשלכותיה הבלתי צפויות, קריאתו של הנצי"ב לישוב הארץ גם לצד עוזבי 

תורה, איסור עשיית מחלוקת גם עם רשעים )וסייגיו(, הרחבת לימוד התורה כחלופה 



 בארות |  222

שימלח לאירוצ ברה

רעיונית ומעשית להפרדת הקהילות, זיקה אפשרית בין תנועה של שאיפת דבקות 

בה' ובין בדלנות חברתית, תלמוד התורה בקהילות כגורם לאומי מאחד, ועוד.

"על  למאמר  יחסית  חדשות  פרשנויות  שתי  נידונו  בירוריי  של  האחרון  בחלק 

ימין ושמאל", לפיהן הנצי"ב דווקא תמך באופן מעשי בהפרדת הקהילות, ומאמרו 

עסק בדילמת ההיפרדות ממשכילים וחילונים בלבד, או רק בשאלת היחס העקרוני 

קוק,  הרצי"ה  כי  הובהר  כן  כמו  ואותגרו.  לגופן  נידונו  אלה  פרשנויות  לרפורמים. 

שמאמרו של הנצי"ב היה עבורו יסוד מוסד, וכן עשרות הוגים שעסקו במאמר, פירשו 

אותו כעוסק בדילמת הפרדת הקהילות — האורתודוכסים מן הרפורמים — ושולל 

אותה בטוב טעם.

החלק הראשון של בירוריי מתפרסם כעת לפניכם, בהתאמות לבמה זו )החלקים 

הבירור  וכמובן  הנוסחות,  שינויי  הדבר,  פתח  והמוער,  המלא  המאמר  וכן  במאמר,  העיון  של  הנוספים 

ההיסטורי המקיף של הרב בועז הוטרר, יפורסמו בע"ה בחיבור "חרבות לגוף האומה"(. אודה במיוחד 

שעריכתו  גלבוע,  מעלה  בישיבת  ור"מ  גלבוע  מעלה  של  רבה  הולצמן,  בני  לרב 

התוכנית וגם הלשונית השביחה עד מאוד את העיון. תקוותנו להשלים את הוצאת 

"כחרבות לגוף האומה" בהוצאת מכון הר ברכה בתקופה הקרובה. 

חלק זה מוקדש לעיון בלב מאמרו הנודע של רבינו נפתלי צבי יהודה ברלין מוולוז'ין 

"על ימין ושמאל", אשר התפרסם מאוד כאחד מיסודות הדרכת הכלל, אולם כמדומה 

שעד כה לא התבררו באופן סדור יסודותיו החשובים והעמוקים, המעמידים משנה 

שלמה של הדרכת הכלל לאור יסודות התורה בעת החדשה.

כאן  אין  גופו.  הנצי"ב  של  מאמרו  לקריאת  "תחליף"  משמש  לא  זה  פרסום 

ביאור מלא ועוקב של המאמר, אלא הבהרה והרחבה על אודות היסודות ההגותיים, 

הטיעוניים, הנימוקיים וההיסטוריים של דברי הנצי"ב. עם זאת, אנו מאמינים שגם 

יכולה  והיא  זה לבדו מאפשרת לעמוד על עיקרי דבריו של הנצי"ב,  קריאת מאמר 

להיות פתח לעיון במאמר מתוך רוחב דעת ושימת לב לפרטיו ולכלליו.

מבנה המאמר "על ימין ושמאל" ומקורותיו
תחילה, אנו מציעים לחלק את המאמר לחמישה חלקים: 

• חלוקת 	 את  שלל  הנצי"ב  ישראל.  בעם  והאמצע  השמאל  הימין,  ראשון:  חלק 

רחב  וציבור  רשעים,  )צדיקים,  הדת"  "מחזיקי  ראשי  שהציגו  ישראל  בעם  הקבוצות 

בלבד,  התורה  מצוות  שומרי  קבוצת  על  נסובים  אלה  מונחים  לשיטתו  ותמים(. 



223  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

מהוויות  ופורשים  ה'  באהבת  הדבקים  "ימין"  קבוצות:  לשלוש  המתחלקים 

)וכן מחויבים להישמר מרפיון בדייקנות במצוות(, "שמאל" השכלתנים הדבקים  העולם 

בשמירת מצוות ותלמוד תורה ללא שאיפה לדבקות בה', ו"אמצע" החיים חיי 

חול ושואפים לדבקות בה' בשעת התפילה בלבד )הקבוצה כוללת חסידים המזכים את 

הרבים, או המדקדקים במצוות(.

• את 	 שלל  הנצי"ב  הנוכחי.  הדור  ואתגר  הקודמים  הדורות  אתגר  שני:  חלק 

מאשר  חמור  בהווה  המצוות  שמירת  אתגר  לפיה  הדת"  "מחזיקי  ראשי  עמדת 

עבודה  יֵצֶר  כן"(  אחרי  דורות  והרבה  הקודש,  לארץ  בואנו  )"בעת  בעבר  לשיטתו,  בעבר. 

לכך,  בדומה  כנגדו.  לעמוד  כדי  מיוחדת  חסידות  מידת  ונדרשה  חזק  היה  זרה 

בדור הנוכחי מושכות המינות, הכפירה והאפיקורסות, וגם כנגדן נדרשת מידת 

חסידות מיוחדת.

• חלק שלישי: שלילת הפרדת הקהילות. הנצי"ב שלל את עמדת ראשי "מחזיקי 	

הדת" להיפרד לגמרי מעוזבי התורה שבדור. לשיטתו, רעיון כזה הוא "כחרבות 

בין  המחלוקת  הראשון,  בפיו:  נימוקים  שני  קיומה.  את  ומסכן  האומה"  לגוף 

הצדוקים והפרושים גרמה לחורבן בית המקדש השני, ואף חוללה תרבות של 

חשדנות הדדית שהובילה לרציחות ההדדיות בקרב הפרושים עצמם. מצב כזה, 

לשיטת הנצי"ב, קרוב להתרחש גם בעת החדשה בשני המובנים: מחלוקת בין 

חלקי האומה תחליש את כוחה מול אתגרי הגלות, ובנוסף תרבות של חשדנות 

כי  לימד  הנצי"ב  לבסוף,  המצוות.  שומרי  בקרב  אחים  רדיפת  תחולל  הדדית 

בפועל הפרדת הקהילות חסרת תוחלת, משום שטבעם של בני אדם להתחבר 

זה לזה; גם כאשר ציוותה התורה להתרחק מאומות העולם, לא עמדו ישראל 

באתגר זה, וקל וחומר שרעיון היפרדות בתוך החברה היהודית עצמה לא יצלח.

• חלק רביעי: החלופה — מאמץ להרחבת לימוד התורה. הנצי"ב התייחס לאנרגיות 	

כי הדרך  וקבע  העצומות שהשקיעו ראשי "מחזיקי הדת" בהפרדת הקהילות, 

התורה  לימוד  הגברת  היא  בתורה  והדבקות  המצוות  שמירת  לחיזוק  היחידה 

מניעים  שמא  לחשש  בהתייחס  לימוד.  וקבוצות  חינוך  מוסדות  מדרש,  בבתי 

יבוא לשמה", ומידת  זרים יחדרו ללימוד התורה, לימד כי "מתוך שלא לשמה 

חסידות של "לשמה" נדחית מפני הערך של הרחבת מעגלי לימוד התורה. ועוד, 

שלימוד התורה הוא המגן האמיתי על עם ישראל מאויביו.

• מאמרו 	 בשלהי  להלכה.  הציות  והגברת  התורה  תלמוד  הרחבת  חמישי:  חלק 

התייחס הנצי"ב לחשש של ראשי "מחזיקי הדת" מעידוד מוסדות חינוך שבהם 

עתידים  לא  כאלה  שמוסדות  ההנחה  חרף  לשיטתו,  חול.  לימודי  גם  יילמדו 

מוסדות  גם  להקים  חובה  הנוכחי  הדיעבדי  במצב  הוראה,  גדולי  להעמיד 

המשלבים תלמוד תורה ולימודי חול שבהם ילמדו גם בני הרבנים והעסקנים, 



 בארות |  224

שימלח לאירוצ ברה

כדי לחזק את שמירת המצוות והדבקות בתורה בדור הצעיר. עוד הבהיר שלימוד 

תורה בקבוצות יחזק את האחדות בקרב שומרי המצוות לגווניהם כנגד עוזבי 

התורה, ועשוי לצמצם את הרפיון מהדקדקנות במצוות שהתפשט בחסידויות 

מסוימות, בהתאם להוראת מנהיגים בדור.

בהערות השוליים בחיבור המלא אנו נפנה לעשרות המקורות בכל תחומי היהדות 

אותם מציין הנצי"ב, וכן למקבילות רבות בדברי הנצי"ב עצמו המשלימות את תורתו 

הרחבה בהנהגת הכלל, כפי שהבהרנו לעיל.

כעת נעיין בגוף המאמר, אולם נקדים לו מילים אחדות על יחסו העקרוני של 

במתרחש  מעורב  והיה  המציאות  את  ניתח  שבו  האופן  על  התורה,  לעוזבי  הנצי"ב 

בדורו, וכן נסכם את דילמת הפרדת הקהילות בעת החדשה.

היחס לעוזבי המסורת בעת החדשה ובכלל

כיצד הדריך הנצי"ב לפעול ביחס לעוזבי המסורת למיניהם? כדי להשיב על השאלה 

יש לעיין הן במקורות שבהם עסק הנצי"ב בעוזבים למיניהם, והן בדבריו על המגמות 

החברתיות בדורו. 

מדרך  שסרו  בה'  מאמינים  בין  הנצי"ב  חילק  המסורת  לעוזבי  העקרוני  ביחסו 

מסורת ישראל והתורה שבעל פה )משכילים, מתקני הדת(, ובין כופרים בה' באופן עקרוני 

"שאין  השירים(  לשיר  )בפירושו  במפורש  הנצי"ב  הדריך  לראשונים  בנוגע  )אתאיסטים(. 

להתרחק", לשנוא ולבזות, "מפירי תורה... יש לנו להפוך בזכותם... עמי הארץ, אף על 

גב שהמה שונאים ומבזים לחכמים ולתלמידים, וחז"ל בפרק חלק כינו את האנשים 

האלה בשם אפיקורס. אבל מכל מקום אי אתה רשאי לבזות ולשנוא אותם... לא קראו 

חז"ל אותם אפיקורסים אלא בדין שמים, מה שאין כן בדיני בני אדם — אסור לשנוא 

ובמקביל  בה'  שמאמינים  באנשים  גם  שייכת  ישראל  אהבת  י(.  ח,  שיר  )מטיב  אותם" 

פוגמים במסורת התורה שבעל פה. 

ורק אותו, לשיטת הנצי"ב? כופרים באמונת ההשגחה,  ואך  יש לשנוא,  את מי 

אתאיסטים אידאולוגיים הקרובים לכפור במציאות ריבונו של עולם. "האומרים שעזב 

ה' את הארץ, ולית דין ודיין". במקום נוסף הגדיר את האפיקורסות שבדורו: "לחשוב 

כי אין משגיח כלל בארץ, ועולם מנהג הטבע לבד הוא נוהג", היינו מטריאליזם, ראיית 

העולם כחומרני בלבד )העמק דבר דברים ח, יט; ועוד(. אלו אנשים שהתנתקו מהאמונה 

משה  בנבואת  כפרו  ממילא  הזה.  העולם  על  מהשפעה  הוציאוהו  לפחות  או  בה', 

ונבואת הנביאים, במתן התורה לישראל מאת ה', בדברי התורה על השכר והעונש 

לעושים רצונו של מקום, וביסודות החובה לפעול בעולם בהתאם לרצון ה'. לשיטת 

הנצי"ב, בגלל השפעותיה המסוכנות של כפירה בקיום ה' ובהשגחתו על הברואים, 



225  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

וטבעה למשוך אחריה את לבו של האדם, על האדם לשנוא את מחזיקיה ולשמור על 

עצמו בכל עת מסכנתה.1 

כל זאת אמור ביחס לאתאיסטים הכופרים בזיקת ה' אל העולם; הנצי"ב זיהה 

בהם ממד מיוחד של שאיפה להסית יהודים מאמינים לכפור באמונת התורה. אולם 

מהו היחס לרפורמים בני דורו של הנצי"ב, שהקימו מערכת דתית חדשה ו"מתוקנת"? 

כאמור אין לשנוא אותם ממש, שהרי הם מאמינים במציאות ה', אולם גם ביחס אליהם 

התריע הנצי"ב מפני קשר אישי קבוע עימם בשל החשש להימשך אחר המינות. 

בתשובה לקהילה דתית זעירה שלצדה קהילה רפורמית שחבריה "מחללים את 

השבת בפרהסיא" בצ'רלסטון שבקרוליינה הדרומית, ארצות הברית, חילק הנצי"ב 
בין שלוש קטגוריות שונות הנוגעות לשלושה מרחבים מוגדרים )שו"ת משיב דבר א, ט(:2

• המרחב הקהילתי הדתי. שותפות בין קהילות אורתודוכסית ורפורמית "בשום 	

דבר השייך לעבודת ה'", אסורה על פי ההלכה, ובענייני בית הכנסת היא בגדר 

לימד  ט(,  א,  )משלי  מנתיבתם"  רגלך  "מנע  הכתוב  יסוד  על  תועבה".  "תפלתו 

הנצי"ב כי "בנתיבה המיוחדת שלהם — היינו בית תפלה שלהם וכדומה — מנע 

רגלך ממש, כי אפקירותא ]=כפירה[ ממשיך הלב". 

• בין 	 קבועה  עסקית  שותפות  או  קבועה  אישית  חברות  העסקי.  האישי  המרחב 

"אל תלך בדרך איתם"  יסוד הכתוב  ורפורמי — פסולה. על  יהודי אורתודוכס 

)שם(, מלמד הנצי"ב שיש להיזהר שלא ללכת "בדרך אתם, אחוזי יד... עם אותם 

חיי העולם הבא...  ולהסירה מדרך  לנפש הישראלי להשחיתה  אורבי  האנשים 

אדם  בין  המוסרי  הרסן  פריקת  בשל  הן  זרה,  מעבודה  חמורה  תופעה  באתאיזם  ראה  הנצי"ב  כי  לציין   יש  .1

ישראל  אמוני  שלומי  את  ולהתעות  כפרניות  דעות  להפיץ  לנטייה  המביאה  מיוחדת  גאווה  בשל  והן  לחבירו, 

מדרך הישר. כך כתב בפירושו על התורה: "פן יש בכם שורש וגו'... שאינו רוצה לעבוד עבודה זרה, אלא שאינו 

רוצה לקבל עול מלכות שמים גם כן, אלא להיות חפשי משום עבודת א-לוה — והוא ]אתאיזם[ באמת רע ומר 

מעובד עבודת כוכבים, כיון שאין עליו שום עול ואינו מאמין בדין ומשפט כלל... דהעובד עבודת כוכבים אינו 

חושק להשחית ולהתעות את אחרים... מה שאין כן המושחת בדעותיו ]אתאיסט[, ונושא דעו כי הכל פתיים 

מאמינים לכל דבר, הוא להוט להשכילם דעתו הגסה..." )העמק דבר, דברים כט, יז(.

 יש להעיר כי בשו"ת משיב דבר ממוענת התשובה "למאהבי תורתנו ושוחרי דבר ה' ובראשם איש נלבב הרב  .2

וכו' בעיר טשארויסטאן". אולם זוהי טעות סופר וצ"ל טשארלסטאן, היינו הקהילה האורתודוכסית בצ'רלסטון, 

קרוליינה הדרומית, ארה"ב )כך תוקן כבר באנציקלופדיה אוצר ישראל, כרך ג, תרס"ז-תרע"ג, בערך 'ברלין, 

נפתלי צבי יהודה', עמ' 213(. קהילה זו היתה כה זעירה, שתחילה עסק הנצי"ב במענה לשאלתה אם בשעת דחק 

ניתן לצרף קטן למניין. השואל הוא ר' הירש צבי לוין )מרגוליס(, שהקים קהילה אורתודוכסית בעיר בשם "ברית 

שלום". גם בשמה של הקהילה הרפורמית המקומית נפלה ט"ס, ובמקום "בית יעקב" צ"ל "בית א-לוהים" — 

פרל  גיל  ד"ר  הרב  אצל  השאר,  בין  עוד,  )ראו  במחקר  רבות  שנדונה  בארה"ב  הראשונה  הרפורמית  הקהילה 

"No Two Minds Are Alike" ,(Perl) )אין שתי דעות דומות( ,Tradition 33, הע' 34 ובמה שצוין שם(.

זו בעיתון "חבצלת", חל שיבוש נוסף בשם העיר  אגב, שנה לאחר צאת השו"ת לאור, כאשר צוטטה תשובה 

הנמענת: "טשבויסטאן" )חבצלת, ט"ז אייר תרנ"ה )10 במאי 1895((.



 בארות |  226

שימלח לאירוצ ברה

שלא להתחבר בשותפות ]=עסקית[ וּמְרֵעוֹת ]=חברות[ עמהם... שלא להכשל 

בחברתם כי זה פורה ראש ולענה". 

• החובה להימנע מקשר אישי עם המינים שבדור הודגשה גם במאמרנו: "בדור 	

אמרו  וכבר  וכדומה,  התלמוד  באמונת  דעות  ושבושי  אפיקורסות  שרבו  החי 

חז"ל: לא ישא ויתן אדם עם המינין כו', ומפרש בגמרא: מינות דמשכא, דאתי 

לממשך בתרייהו".3 אם כן לשיטת הנצי"ב איסור משא ומתן עם מינים שייך גם 

בדורו, בצורת תיחזוק קשר אישי קבוע עם רפורמים.

• אורתודוכסים 	 יהודים  בין  שגרתיים  מסחר  קשרי  העסקי.  הציבורי  המרחב 

ורפורמיים הם הכרח אנושי בל יגונה ויש להיאלץ להתירו. "בדרך הרבים, היינו 

במסחר וכדומה — אי אפשר למנוע ממסחרם". זאת בדומה למה שכתב הנצי"ב 

במאמרו "על ימין ושמאל": "ואיך אמרנו לבנינו להיות נפרדים איש מאת רעהו 

בכל הליכות עולם לנו?!".

הסוגיה הראשונה, בתי כנסת וענייני התורה, מובנת מאליה; אין מקום לקיום מצוות 

שלא מתוך נאמנות מלאה למסורת התורה שבעל פה. אלו דברים פשוטים. אך הנצי"ב 

מדגיש עוד שחובה על כל שומר תורה כמסורת ישראל להתרחק מקשר אישי וקבוע 

עם יהודי רפורמי, בין אם חברי ובין אם עסקי. 

אולם לצד מערכת היחסים האישית ישנו המרחב הציבורי-קהילתי: עדיין נותרה 

הקבועים  הקהילתיים  המרחבים  בכל  מהמינים  לגמרי  להיפרד  יש  האם  השאלה 

במערב  שהתפתחה  מסוימת  אורתודוכסית  למגמה  בהתאם  האקראיים,  והאישיים 

אירופה. זוהי סוגיית "הפרדת הקהילות" בה עסק הנצי"ב במאמר "על ימין ושמאל", 

כפי שנראה בהמשך.

הדברים מובנים מאליהם, אולם זה המקום לציין כי הנצי"ב ביקר בתוקף אף נהייה 

 )Mitau( "קלה אחר מגמות רפורמיות. בתשובה הלכתית אל "הרב וכו' מו"ץ במיטאוי

— כפי הנראה תשובה משנת תרכ"ד אל רבי ישראל ליב חיימוביץ, רבה של ילגבה 

אחדים  של  רצונם  את  בחריפות  הנצי"ב  שלל   — לטביה4  בקורלנד,  אשר  )מיטאווי( 

 "מינות דמשכא, דאתי לממשך בתרייהו" )עבודה זרה כז, ב. מינות המושכת, שיבוא להימשך אחריה(. .3

 הרב ישראל ליב חיימוביץ )תקפ"ט-תרמ"א, 1829–1880(. היה חתנו של הרב יעקב בנדיטמן רבה של בויסק,  .4

)1862(. תשובה נוספת אליו בשו"ת משיב דבר )ד, עא(.  והחל לשמש כרבה של מיטאווי בערך בשנת תרכ"ב 

הרב מרדכי גלזמן משער כי יש לשייך את המענה במשיב דבר כאן לרב חיימוביץ ולתארכו לשנת תרכ"ד, בשל 

העובדה שבשו"ת זכר יהוסף )או"ח סי' לט(, כתב רבי יוסף זכריה שטרן שסוגיית הבימה במיטאווי נתעוררה 

בשנת תרכ"ד, היינו בתקופת כהונת הרב חיימוביץ )לטביא ורבניה, ריגא תש"פ, עמ' 155 הע' 12, ועמ' 164(. 

הנצי"ב  של  'דרכו  פורת,  ישראל  הרב  אצל  עוד  ראו  הנצי"ב  של  יחסי  באופן  השמרנית  הפסיקה  מסורת  על 



227  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

מבני הקהילה להעתיק את מקום הבימה בבית הכנסת למקום הסמוך לארון הקודש, 

הלשון  במטבע  דבריו  את  פתח  הנצי"ב  הרפורמיות.  הקהילות  לבני  אופייני  מעשה 

המפורסם "חדש אסור מן התורה" שהדגיש החת"ם סופר:

מקום  הכנסת  בבית  וחומר[  ]=קל  גם  ומה  אסור,  חדש  כל  אשר  מלבד  הנה 

אסיפת המון רבה, אין זה אלא לרועץ וגם לחורבה, דיש כמה אנשים אשר לא 

ניתן לדעתם להבחין בין קלה לחמורה, ובהתפעלות על שינוי קל יגמרו אומר 

שנשתנה חלילה התורה, הוסר משוכתה והיתה ח"ו לבערה. מלבד כ"ז נראה לי 

גם לפי הדין אסור לשנות בכמו אלה... )משיב דבר א, טו(.

בהמשך התשובה ביקש הנצי"ב להוכיח שהעתקת מקום התיבה אסורה גם מסיבות 

הלכתיות. על כל פנים, ברור שמלבד עצם השימוש בביטוי "כל חדש אסור", עמד 

התפילה  בסדרי  לשינויים  התנגדותו  ביסוד  שעומדת  עקרונית  גישה  על  הנצי"ב 

הדתית  הקהילה  בשולי  שבה.  החלשה  החולייה  פי  על  נמדדת  השרשרת  בקהילה: 

פריעת  להלכה;  נאמנותם  את  דעת  בקלות  בוחנים  וכה  כה  שבין  אנשים  ישנם 

הנאמנות  לפרימת  לתרום  עשויה   — הלכתית  אינה  אם  אפילו   — קהילתית  מסגרת 

להלכה כולה.

חומרת המצב וקריאת המציאות

כיצד תפס הנצי"ב את חומרת המצב הרוחני בדורו בכלל ובגליציה בפרט? במאמרו 

"על ימין ושמאל" הבהיר כי המצב הרוחני בדורו קשה, "ואין להכחיש מה שהחוש 

רואה". אדם ירא שמים שאינו עומד על המשמר נתון לסכנה רוחנית. "העת החיה, 

האדם מישראל אשר מראש אין בדעתו ורצונו לסור מאחרי תורת ה'... אם לא יְְשַַׁוֶֶּה 

סכנה".  בחזקת  הוא  הרי  חיים,  אורח  מני  רגליו  ימוטו  שלא  להזהר  תמיד  לנגדו  ה' 

עזיבת הדת ובעקבותיה התבוללות בגויים היו תופעה רווחת ואתגר אמיתי.

אולם לגישת הנצי"ב, אף שאנו עדים לתופעות חמורות כמו השכלה שלילית, 

הרי  בזה,  כיוצא  ועוד  התבוללות  נאולוגיות,  רפורמיות,  מינות,  אתאיזם,  חילון, 

שבניגוד לתפיסה האסונית שהציגו עורכי "מחזיקי הדת", מבחינה מהותית אין זה 

מצב חדש. נדרשת כאן פרספקטיבה תורנית והיסטורית רחבה, מנוסה ושקולה. בכל 

דור ודור עומדת תורתנו בפני אתגרים, לעתים חריפים ולעתים מתונים. בזמן בית 

המקדש הראשון ובעת החדשה אכן האתגרים חריפים במיוחד. בזמן הבית הראשון 

אפיקורסות  "רבו  החדשה  בעת  ואילו  בישראל",  בוער  זרה  דעבודה  "יצרא  היה 

בהלכה', אור המזרח ]יא,א[, טבת תשכ"ג, עמ' 1–8, 18; משכנותיך ישראל, ירושלים תשע"ז, עמ' 442–450.



 בארות |  228

שימלח לאירוצ ברה

ושבושי דעות באמונת התלמוד וכדומה". בתווך, בין הזמן שבית המקדש היה קיים 

ובין זמנו של הנצי"ב, לעתים האתגר היה מתון יותר, והוא נבע מטבע הנפש האנושית 

ולא מרוח הזמן. "היה בכל דור הרבה פורצי התורה... בהתגברות התאוה או שארי 

מדות רעות".

הנצי"ב  הפעולה.  דרך  את  רבים  במקרים  גוזרת  המצב  של  החומרה  מידת 

גם שלל  ולא היתה מעולם. ממילא, הוא  שלל את הטענה שחומרת האתגר חדשה 

בכלים  לפעול  יש   — בחומרתו  תקדים  חסר  מצב  שבעקבות  הנגזרת,  הטענה  את 

תקדימיים וקשים, דהיינו להפריד את הקהילות. לשיטתו, חומרת הסכנה בתקופה 

מוטלת  התורה  שומר  על  אלו  ובתקופות  דומה,  הייתה  זרה  עבודה  יצר  שלט  שבה 

חובה אישית "להזהר הרבה" פן ייגרר אחרי הסחף "במשך איזה זמן". אף על פי כן, 

וממילא,  ישראל.  פילגו את עם  לא  ישראל הצדיקים בתקופת הבית  ראינו שראשי 

לצד חובת השמירה האישית מהנטייה אחר רוח הזמן, גם את הפתרון הלאומי לבני 

ומעולם.  בפני צדיקי האומה מאז  דורו דלה הנצי"ב מתוך מאגר הפתרונות שעמד 

בחיבורינו "כחרבות לגוף האומה" נעסוק בהרחבה בחלופה שהציע הנצי"ב למגמת 

הפרדת הקהילות — הגברת והעמקת לימוד התורה בכל המרחבים.

תפיסת הנצי"ב את מצב העם היהודי בדורו נשענת על היכרות מעמיקה עם העולם 

שנה,  לארבעים  קרוב  במשך  בראשותו,  וולוז'ין  ישיבת  תלמידי  בין  לגווניו.  היהודי 

נמנו תלמידים ממבחר רב של קהילות יהודיות באירופה. בנוסף, במשך עשרות שנים 

יצא ובא הנצי"ב בעצמו בקהילות יהודיות בערים הגדולות, בעיירות ובכפרים, שם 

פגש בקביעות את החברה היהודית על גווניה. בנוסף, הנצי"ב עמד בקשר עם מגוון 

עצום של גדולי תורה ורבנים, אישי ציבור, פשוטי עם וקהילות ברחבי העולם, וכן 

פעילי חיבת ציון למיניהם. המעט שנדפס מתשובותיו ואגרותיו מגלה שכפוסק הלכה 

רחבי  מכל  קהילות  של  לאתגריהן  הנצי"ב  נחשף  היהדות,  ממנהיגי  וכאחד  מובהק 

אירופה, מפריז ועד קצוות סיביר, וכן ארצות הברית, ארץ ישראל ואף אלג'יריה.

תיאורי קרוביו על דמותו מלמדים גם הם על רגישותו הרבה למתרחש בעולם 

היהודי. כך, לדוגמה, תיארו בנו הרב מאיר בר-אילן וגיסו-אחיינו רבי ברוך אפשטיין 

את קריאתו הקבועה בעיתונים יהודיים בני זמנו:

לשונות לועזיות לא ידע, אבל בעברית קרא הרבה, כל מה שבא לידו. כשהתחילו 

פעמיים  מתקבל  היה  בוולוז'ין  והדואר  יום  בכל  לצאת  ו"המליץ"  "הצפירה" 

בשבוע, וכל פעם באה חבילה שלימה של עתונים, היה אבא ז"ל מקפיד על כך, 

שאיש לא יקח ממנו גליון עתון, קודם שעבר על הכל... קריאת העתונים היתה 

לו לא בילוי זמן, אלא, כפי הנראה, צורך פנימי להיות קרוב לכל מה שמתרחש 



229  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

בעולם הגדול. מטבעו לא היה זר לעולם, לכל דבר שאירע, כל עוד לא מצא בזה 

138(. ולקריאה תמידית  )מוולוז'ין עד ירושלים א, תשל"א, עמ'  סתירה לאהבת התורה 

וסדורית היו לו העתונים "המגיד" ו"הלבנון". וזוכר אני כי "המגיד" היה דרכו 

כאשר  היום.  במשך  )בהמגיד(  בו  וקרא  ערב...  לפנות  שבת  ערב  בכל  להתקבל 

נקרה, שנתאחר "המגיד", לבא בזמנו, בערב שבת, היה אומר, כי באותה השבת 

חש הוא כאלו חסר לו דבר מה5... וכן היה אומר, כי העתונים יחשבו לו כמביאי 

אליו ברכת שלום מכל העולם )מקור ברוך ד, וילנה תרפ"ח, עמ' 1794–1795(.6 

גם ממקורות נוספים עולה המסקנה כי הנצי"ב היה בעל אופי סקרן, פתוח לידיעות 

חדשות ורגיש בעקביות למתרחש בעולם היהודי והכללי. אגב, בהקשר זה, הנצי"ב 

וחלקן  בעיתון,  לנכתב  כמענה  מהן  גדול  חלק  הזמן,  בעיתוני  רבות  אגרות  פרסם 

נדפסו בספר השו"ת "משיב דבר" ובספר "אגרות הנצי"ב מוולאזין". כך הוא גם ביחס 

למאמר שלפנינו "על ימין ושמאל" שנדפס בעיתון גליציאני. 

בארצות  הרפורמית  התנועה  של  להיבטים  גם  נחשף  הנצי"ב  ספציפי,  באופן 

שם  הרפורמית  התנועה  חברי  על  לצ'רלסטון  תשובתו  את  למעלה  הזכרנו  הברית. 

שהיו "מחללים את השבת בפרהסיא". בנוסף, לדברי תלמידו של הנצי"ב, הראי"ה 

קוק, על פי עדותו של בנו הרצי"ה, סביב קיץ תרמ"ג )1883( נחשף הנצי"ב באמצעות 

רפורמים  מנהיגים  שערכו  הטריפות  משתה  לסעודת  באירופה  היהודית  העיתונות 

עיטור  צין',  )'מדבר  בפשיטות"  מותר  לעיין  "דוודאי  הנצי"ב,  של  פסקו  יעוין  בשבת  עיתונים  קריאת   על  .5

סופרים, וילנה תרמ"ח, עמ' 22–23; מהדורת ירושלים תשע"א, עמ' כד(. ויצוינו חילופי מכתבים בעניין זה בין 

הנצי"ב ורבי שלמה אברהם רזכטה )בכורי שלמה א, פיוטרקוב תרנ"ד, או"ח סי' ב, "והנה יישבתי מנהג ישראל 

שרואין בעלי העתים בשבת"; הסכמת הנצי"ב על הספר נדפסה שם, עמ' 8–9, וכן באגרות הנצי"ב מוולאזין א, 

סי' קמד עמ' רמג(; מרומי שדה שבת קטז,ב ד"ה והנה הרא"ש. אומנם, יעוינו דברי רבי חיים ברלין בן הנצי"ב, 

במכתב אל רש"א רזכטה, אשר לשיטתו "לא הי' כלל דעת מר אבא הגאון שליט"א לקבוע מסמרים בהלכה זו... 

אלא ליישב מנהג העולם" וכו' )בכורי שלמה שם, השמטות סי' ד; שו"ת נשמת חיים, ירושלים תשס"ג, סי' כד 

עמ' מג(. בנו הצעיר של הנצי"ב, הר"מ בר-אילן, סבר אחרת, וכתב כי אביו "פסק שמותר לקרוא עתון בשבת, מה 

שאחרים פסקו לאיסור )בענין זה יש ממנו תשובה במאסף "עיטור סופרים" שהוציא הרב קוק ז״ל(" )מוולוז'ין 

עד ירושלים שם(.

קודש  שבת  על  מווילנא  "הגיעני  מכתבו:  בפתח  שציין  וכפי  בשבת,  הנצי"ב  קרא  בוודאי  תורניים  עת  כתבי 

ל'  הלבנון,  )כבוד  וכו'  העתונים["  ]=דפי  העלים  מפרשת  עונג  לשבת  וקראתי  ששית,  משנת  לבנון  עלי  שני 

בשבט תרכ"ט )11 בפברואר 1869(; דברי הנצי"ב נדפסו גם משיב דבר ה, צ, אולם שם השמיטו העורכים את 

המשפט המצוטט(.

 יוזכר כי לפי עדות אחת עיין הנצי"ב באנציקלופדיה היהודית החלוצית "האשכול", שהחלה לצאת לאור  .6

בוורשה בשנת תרמ"ח )1888( והדפיסה שישה גליונות, ואף שיבח אותה. "שיחה היתה לנו לפני שנים עם הגאון 

המנוח הנצי"ב זצ"ל מוולאזין, ואז בהביעו את תלונותיו על ספרים רבים מן הספרות החדשה שבני הישיבה 

להוטים בהם למורת רוחו, הגיד לנו: 'הנה ספר 'האשכול' זה הוא ספר טוב, אנכי קראתי בו והרבה למדתי ממנו'" 

)ג"ס, 'מה נעשה לספרותנו?', הצפירה, י"ט באב תרנ"ד )21 באוגוסט 1894((.



 בארות |  230

שימלח לאירוצ ברה

בסינסינטי, והביע בפני תלמידו הראי"ה ביקורת חמורה ביותר על חומרת הידרדרותה 

של התנועה הרפורמית בארה"ב.7 לא למותר להדגיש כי סמוך לאחר מכן, בתחילת 

תרמ"ד )1883(, פרסם הנצי"ב את מאמרו "על ימין ושמאל".

דילמת הפרדת הקהילות

הקהילות.  הפרדת  הנצי"ב:  בפני  שעמדה  הסוגיה  את  קצרות  במילים  נזכיר  כעת 

דברים אלו הם תמצית מתוך בירוריו הנרחבים של הרב ד"ר בועז הוטרר, ובעניינים 

הנוגעים לנו.

על פי המציאות שנהגה באותה עת ברוב אירופה, כל יהודי היה מחויב להשתייך 

וניהלה  יהודיים  שגרה  חיי  ניהלה  זו  יהודית  קהילה  מסוימת.  יהודית  לקהילה 

באמצעות ראשיה, פקידיה, ממוניה ומתנדביה, שורת עניינים מעשיים הנוגעים לחיי 

בתי  אף  )ולעתים  וחסד  צדקה  סעד,  מוסדות  ניהלה  מסים,  גבתה  היא  והקהל.  האדם 

חולים(, הקימה ולעתים אף ניהלה את בתי הספר המקומיים, הקימה וליוותה את בתי 

כי  הצפירה,  בעתון  שנתפרסמה  ידיעה  זצ"ל,  הרב  אבא  למרן  זצ"ל  הנצי"ב  לו  "הראה  קוק:  הרצי"ה   כתב  .7

תלמידי 'בית המדרש לרבנים' הרפורמי בסנסינאטי, בחגיגת יום הולדת רבם, מיסד וראש בית מדרשם הראבי 

הריפורמי וייס, ערכו סעודה בתשעה באב שבה אכלו סרטנים וכמה מיני שרצים מאוסים, ואמר בזה נתבארו 

ו; השוו שיחות הרצי"ה:  לי פסוקי התורה שבסוף פרשת שמיני..." )לנתיבות ישראל ב, בית אל תשפ"ב, עמ' 

בראשית, ירושלים תשנ"ג, עמ' 116(. מעשה זה הובא גם מפי ר' אהרון יעקובוביץ, אשר ציין שהראי"ה סיפרו 

במוצאי שבת פרשת בא תר"ץ )ליקוטי הראי"ה ב, כפר הרואה תשנ"א, עמ' 226–227(.

בפועל, משתה הטריפות המפורסם נערך בקיץ תרמ"ג )1883( ביום ו' בתמוז ולא בתשעה באב. בנוסף, הראי"ה 

קוק למד בישיבת וולוז'ין תחת הנצי"ב שנה וחודשים אחדים, לאחר המשתה המדובר, מתחילת חורף תרמ"ה 

עד נישואיו בניסן תרמ"ו, 1884–1886 )ראו יומנו של האדר"ת — סדר אליהו, מוסד הרב קוק תשמ"ד, עמ' 63; 

בני ברק תשנ"ג, עמ' סא-סה(. אם שאר  נריה, טל הראי"ה,  זו אצל הרב משה צבי  ומכתבי הראי"ה מתקופה 

הפרטים בסיפור המעשה נשתמרו כהווייתם, אפשר שהנצי"ב הציג בפני הראי"ה פרסום מוקדם של הסעודה, 

דוגמת מכתב בעיתון "המגיד": "בהקבץ 'שלוחי קהלות-היהודים' לעיר צינצינטיא ]סינסינטי[ לראות בעטרות 

הוראה שעטר דר' וויוע ]יצחק מאיר וייז[ רבם ברשות התורה... נעשה להם משתה גדול אצל אינו יהודי, ושלש 

מאות אנשים ונשים שמכללם ששים מטיפים וחזנים, אכלו טרפות שקצים ורמשים בכל אות-נפשם ואיש מהם 

לא חלה על חלול השם והתורה... אוי לאזנים שכך שומעות!" )י' באלול תרמ"ג )12 בספטמבר 1883((.

'מכתם  פאייטלסזאן,  )דבי"ד  הנצי"ב  כנגד  ביקורת  מאמר  הדת  מחזיקי  בגיליון  פורסם  תרמ"ה  בשנת  אגב, 

1885((. בתגובה פרסם הראי"ה קוק, שהיה  )24 ביוני  לדבי"ד', ]קול[ מחזיקי הדת ]ז,טז[, י"א בתמוז תרמ"ה 

אז תלמיד בישיבת וולוז'ין ובן 21, את מאמרו הראשון בדפוס — אברהם יצחק הכהן "אחד מתלמידי אדומ"ר 

הגאון נצי"ב שליט"א בישיבת וולאזין יצ"ו", 'צבי לצדיק', חלק א — מחזיקי הדת ]ח,ח[, ט' בשבט תרמ"ו )15 

בינואר 1886(; חלק ב — שם ]ח,ט[, ז' באדר א' )11 בפברואר(; כפי הנראה המשך המאמר לא נדפס בשל הפסקה 

בפרסום מחזיקי הדת ממצוקה כלכלית. שני החלקים נדפסו באוצרות הראי"ה ב, ראשון לציון תשס"ב, עמ' 

הנצי"ב  וגם  בלבד,  "הכהן"  אלא  "קוק"  המשפחה  בשם  מאמרו  על  חתם  לא  הראי"ה  כי  לציין  ]יש   147–139

כשפנה אל הראי"ה השתמש בשם המשפחה "הכהן" בלבד )אגרות לראי"ה, ירושלים תש"ן, סי' א עמ' ו; אגרות 

הנצי"ב מוולאזין א, סי' נח([. וראו גם אצל ר' הראל כהן, 'הנצי"ב מוולוז'ין ותלמידו הראי"ה קוק', מאבני המקום 

יב, ישיבת בית אל תש"ס, עמ' 228–229.



231  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

הכנסת השונים, הובילה את מינוי הרב, הפעילה ומימנה את ה"חברא קדישא", ועוד. 

לצד זה, הקהילה עמדה ישירות מול השלטונות הנוכרים וקידמה או ניהלה נושאים 

מנהליים ופוליטיים. 

סוגיית הפרדת הקהילות עוסקת במגוון התחומים הללו ואחרים. קהילה יהודית 

הניתן  ככל  להרחיב  שאפה  רפורמים  והן  אורתודוכסים  הן  חברים  שבה  מאוחדת 

במשותף.  לנהל  ועוזביה  המסורת  שומרי  יכולים  שאותם  היהודיים  התחומים  את 

הממון,  הם  המוסכמים  התחומים  כללי  באופן  אולם  לגופה,  קהילה  בכל  לדון  יש 

)דוגמת  נגעו  לא  הרפורמה  או  ההשכלה  שבהם  הנושאים  בכל  וכן  והצדקה,  הסעד 

ה"חברא קדישא"(. בהתאם לאותה מגמה, קהילה מאוחדת שאפה לגדר ככל הניתן את 

התחומים בהם אין הסכמה. היו אלו בעיקר תחום בתי הכנסת, מוסדות החינוך ומינוי 

הרב. בתווך יש תחומים אפורים שבהם ההכרעה היתה קשה.

כדי לנהל באופן סביר שגרת חיי קהילה מאוחדת, נדרשו ראשי הקהל לקיים 

ופשרות.  ובלתי-כתובים  כתובים  הסכמים  עצמם,  לבין  בינם  תקינים  עבודה  קשרי 

כי קשרי עבודה תקינים דורשים מטבעם קשרים אישיים סבירים  לב  חשוב לשים 

בעוד  שונים,  ואירועים  שנים  לאורך  המתרס  צדי  משני  הקהל  ראשי  בין  ומכבדים 

הציבור כולו חי את חייו יחד בשגרה תחת המוסדות החברתיים המוסכמים. כך נהגו 

רוב הקהילות היהודיות בגרמניה; כך נהגו מיעוט הקהילות בהונגריה; וזהו הנושא 

הנצי"ב  הציע  ושמאל"  ימין  "על  במאמרו  עת.  באותה  בגליציה  הפרק  על  שעמד 

להימנע משיטת הפרדת הקהילות, ובמילים אחרות לנהוג בשיטה המקובלת בקרב 

רוב יהדות גרמניה.

אולם, לצד הקהילות ששאפו לשמור על אחדות, התפתחה מגמה אורתודוכסית 

מן  בהונגריה  הרפורמים,  מן  להיפרד  בגרמניה  קהילות;  הפרדת  שקידמה  בדלנית 

הנאולוגים, ובגליציה מן המתקדמים )"המשכילים"(. בגליציה, בה אנו עוסקים, הובילו 

רבה של קרקוב רבי שמעון סופר ותנועתו "מחזיקי הדת" את הקול הבולט להיפרדות 

מוחלטת מהמתקדמים, וככלל את ביצור חומות הדת בתוקף גדול. 

קבוצה  קרקוב  בעיר   )1883( תרמ"ג  בקיץ  התגבשה  סופר,  הרב  פטירת  לאחר 

פוליטית עם קבוצת המתקדמים בעיר. קבוצה  יהודים דתיים ששיתפו פעולה  של 

זו כינתה את עצמה "מפלגת הביניים השמרנית". בתחילת תרמ"ד )1883(, באמצעות 

פוליטי  הישג  להוביל  הביניים"  "מפלגת  הצליחה  המתקדמים,  עם  פעולה  שיתוף 

חשוב, שצמצם את כוחם של יורשי הרב סופר שחברו לחסידי העיר. על הפרק עמדו 

בעיקר מינוי הרב המחליף, הובלת מוסדות חינוך בעיר, ניהול ה"חברא קדישא" ועוד.

ראשי "מחזיקי הדת" תקפו נמרצות את "מפלגת הביניים" על שיתוף הפעולה עם 

המתקדמים. כאמור, במישור העקרוני, הם תבעו במשך שנים הפרדה גמורה בין יראי 

ה' ובין המתקדמים. ובמישור העירוני, הם ראו בהצלחה המשותפת של המתקדמים 



 בארות |  232

שימלח לאירוצ ברה

של  חלקלק  מדרון  וצפו  מפניו,  שהזהירו  אסון  של  התממשות  הביניים"  ו"מפלגת 

אפוא  הובילו  הדת"  "מחזיקי  ראשי  כזה.  בקשר  המחזיקים  של  רוחנית  הידרדרות 

תקיפים  מאמרים  שורת  שמם,  את  שנשא  בביטאונם  ופרסמו  חריף,  שלילי  קמפיין 

בגנות שיתוף פעולה עם המתקדמים. אחרון מאמרי כתב העת הנוגע לענייננו נקרא 

אברהם  כמעשה  המתקדמים  מן  היראים  להיבדלות  קרא  המאמר  ושמאל".  "ימין 

מְְׂשְׂאִִילָָה" )בראשית יג, ט(. זהו  מִִּיָּין וְְאַַ מֹֹׂאל וְְאֵֵימִִנָָה וְְאִִם הַַ רֶֶּפָּד נָָא מֵֵעָָלָָי, אִִם הַַשְּׂ ולוט: "הִִ

הרקע למאמרו של הנצי"ב "על ימין ושמאל". 

היחס לעוזבי התורה בעת החדשה

נפתח את עיוננו זה בלב המאמר של הנצי"ב, הן מבחינה מהותית — המניע לכתיבתו, 

והן מבחינה טקסטואלית — חלקו המרכזי. בהמשך נשוב ונדון באופן סדור בחלקים 

הראשונים והאחרונים של המאמר.

להיפרד?  אם  לדון  יש  שמהם  בדורו  התורה  עוזבי  את  הנצי"ב  הגדיר  כיצד 

התשובה היא: אפיקורסים ומשובשי דעות באמונת התלמוד, ועל פי הגדרת ההלכה 

מקדמת דנא — מינים. "וכבר אמרו חז"ל לא ישא ויתן אדם עם המינין כו', ומפרש 

של  המרכזית  בשאלה  הנצי"ב  דן  אלה  דברים  לאחר  מיד  דמשכא".  מינות  בגמרא: 

מאמרו: האם ראוי "להיות נשמר מדור זה — להפרד זה מזה לגמרי?".

האפיקורסים  המינים,  מן  לגמרי  תיפרד  המצוות  שומרי  שקהילת  נכון  האם 

על  הדתית  הקהילה  תשמור  מחד  בכך,  ולוט?  אברהם  כמעשה  בתלמוד  והכופרים 

נאמנותה לתורה, תקרא תיגר על עוזביה, ואולי אף תמשוך את שולי נוטשיה לשוב 

לאיתן התורה; מאידך ההפרדה תגרום לפילוג באומה. זוהי דילמת הפרדת הקהילות 

שהסעירה במשך עשרות שנים את החברה היהודית בגרמניה, בהונגריה, וכעת אף 

את  להבין  יש  שדרכה  הפריזמה  זו  הדת".  "מחזיקי  תנועת  של  בהובלתה  בגליציה 
הדילמה על "דור זה".8

נראה שהנצי"ב הגדיר את השאלה באופן כללי ורחב — מהו היחס לפורקי העול, 

עוזבי התורה שבדור, המתבוללים, הכופרים, המתקדמים, המשכילים. ובכן הנצי"ב 

השיב לשאלה זו באופן חד משמעי: 

 יש להזכיר כי במכתב הראשון והקצר שפורסם מטעם הנצי"ב בעיתון, הגדיר הנצי"ב את עוזבי הדת "במושבי  .8

שחותרים  כמי  הדת",  "מחזיקי  לתנועת  הנוגע  הוויכוח  התחולל  בה  )גליציה(,  גאליציען"  בארץ  ה'  עם  אחינו 

"בכל עוז להסיר מהם צורת ישראל", יהודים מתבוללים הרואים עצמם שייכים לתרבות האירופאית הכללית 

וחותרים להיטמע בה, ועמם "בעלי חכמה", היינו רואים את עצמם כמשכילים ורחבי דעת. ואילו במאמרו הרחב 

הגדיר אותם, כאמור, כ"מינים".



233  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

והנה המעריך ]עורכי העיתון[ הורו והוגו עצה להיות נשמר מדור זה — להפרד 

זו קשה  זה מזה לגמרי, כמו שנפרד אברהם מלוט. במטותא מן המעריך, עצה 

כחרבות לגוף האומה וקיומה.

הנימוק הראשון: סכנת מלחמות האחים

לה  קשה  האומה  פילוג  מדוע  יסודיים,  נימוקים  שורת  הנצי"ב  הציע  והלאה  מכאן 

אחים  ומלחמת  הפנימי  הפילוג  סכנת  הוא  הראשון  הנימוק  בגוף.9  חרבות  כדקירת 

שעלולים להוביל לחורבן האומה כולה.

יהודית  ]ובריבונות  וברשותנו כמעט  הן ]שהרי[ בשעה שהיינו בארץ הקודש, 

מחלוקת  בסבת  ישראל  וגלה  הבית,  וחרב  ארץ  ם  נֶֶעְְּתַּ שני,  בבית  מועטה[ 

הפרושים עם הצדוקים.

וגם הסב מחמת שנאת חנם הרבה שפיכות דמים מה שאינו מן הדין. היינו בשעה 

שראה פרוש שאחד מיקל באיזה דבר — אף על גב שלא היה צדוקי כלל אלא 

עשה עבירה — מכל מקום מחמת שנאת חנם היה שופטו לצדוקי שמורידין אותו, 

ומזה נתרבה שפיכות דמים בהיתר ולשם מצוה, בטעות... וכל זה אינו רחוק מן 

הדעת להגיע ח"ו בעת כזאת גם כן, אשר על פי ראות עיני אחד ממחזיקי הדת 

ויתרחק  למינות,  וישפטנו  ה',  בעבודת  דרכו  פי  על  מתנהג  אינו  שפלוני  ידמה 

ממנו, ויהיו רודפים זה את זה בהיתר בדמיון כוזב ח"ו, ושחת כל עם ה' חלילה. 

זהו אפילו אם היינו בארצנו וברשותנו. ומכל שכן בשעה שאנו כבושים בגולה, 

ושה פזורה ישראל בין אומות העולם, ואנו נמשלים בגולה כעפר הארץ... ואין 

כך  מוצק...  אבן  העפר  מן  שנעשה  לא  אם  רבים,  מים  עפר בשטף  לגוש  תקנה 

ישראל בעמים אין להם תקנה אלא להיות אבן ישראל, היינו שיהיו מחוברים 

איש  להפרד  נאמר  והאיך  לאבדם.  יכולים  ולשון  אומה  אין  אז  אחת,  באגודה 

מרעהו ויבאו אומות העולם ושטפונו מעט מעט ח"ו?!

לימדונו חכמים שבית המקדש השני חרב בשל שנאת חנם )יומא ט, ב(. הנצי"ב הבהיר כי 

חורבן זה נגרם בעקבות הפילוג הלאומי העמוק בין החכמים נאמני התורה שבעל פה 

)"הפרושים"(, ובין קבוצה בעלת מעמד חברתי גבוה אשר הושפעה מהתרבות הנוכרית, 

ואף כפרה בחלק מעיקרי אמונת ישראל )"הצדוקים"(. לשיטת הנצי"ב, פילוג זה זעזע 

אחים  מלחמות  של  פנימיים  מאבקים  בשורת  אותה  והחליש  החברה,  יסודות  את 

 ביטוי שמקורו בלשון חז"ל על אכילת מאכלים המסוכנים לגוף האדם )ראו עבודה זרה יא, א; קידושין סב, א(. .9



 בארות |  234

שימלח לאירוצ ברה

שטופות דם — תחילה בין הפרושים והצדוקים, ובהמשך בקרב הפרושים עצמם בין 

הקנאים והמתונים — ואיפשר בשלבים הבאים לרומאים לכבוש את הארץ, להחריב 

את שלטון היהודים ואת בית המקדש, ולהגלות את יהודי הארץ.

מלחמות האחים בין הפרושים והצדוקים

בזמנו, למחלוקת שהביאה  הנצי"ב השווה את מחלוקת האחים העלולה להתרחש 

והצדוקים.  הפרושים  בין  אחים  במלחמות  שנפתחה  מחלוקת  שני,  בית  לחורבן 

במקורות נוספים ציין הנצי"ב לספר ההיסטוריה "יוסיפון",10 לצד דברי חז"ל, כמקור 

נאות לבירור קורות חורבן מלכות ישראל. לא נעסוק כאן בסוגיית הדיוק ההיסטורי 

של החיבור או של המחבר, וביחסו למקור אצל פלביוס, אלא רק באופן שבו ראה 

הנצי"ב דרכו את סוגיית חורבן בית המקדש השני והשלכותיה לדורות. מעניין אפוא 

להתבונן כיצד תוארו מלחמות האחים בין הפרושים והצדוקים ב"יוסיפון". לדוגמה: 

ההם  בימים  והמריבה  המחלוקת  נפלה  דבר  איזה  על  לְְסַַפֵֵּר  שער  אפתח  עתה 

בעם יי'. הנה הפרושים היו אומרים: "נשמור התורה אשר מסרו אבותינו בידינו 

הצדוקים  והנה  לקבלה".  התורה  את  פירשו  אשר  החכמים  פי  על  מפורשת, 

כי אם לתורת משה  פירוש,  ולכל  ולא נשמע לכל מסורת  נאמין  "לא  אומרים: 

בישראל  הצדוקים  ויהיו  הצדוקים.  אחרי  הימים  באותם  היו  והכותים  לבד". 

לחלק אחד, והחסידים ]הפרושים[ לבדם עִִם הָָעָָם ההולך אחריהם לחלק אחד. 

העם  דַַּלַַּת  כי  יי',  בעם  רבים  דמים  ונשפכו  מלחמות,  גברו  מחלוקות  אלה  ועל 

היתה ידם עם הפרושים ויהיו לעזרתם, מלבד עשיריו וגבוריו כי היו עם המלך 

והצדוקים, ולמלך ולהם היו עוזרים )פרק כט(. 

רַַבֵֵּי  ותקרא  מלכותה,  כסא  על  אלכסנדרה[  שלומציון  ]המלכה  בשבתה  ויהי 

הפרושים ושריהם ותתן להם ממשלה על כל העם... ויהי בישראל ויהודה שלום 

שרי  עם  ומלחמות  מריבות  העירו  כן  אחרי  הפרושים  רבי  רק  בימיה,  ואמת 

הצדוקים. ויבואו שרי הפרושים... ויאמרו אליה לאמר... תנה נא בידינו את שרי 

הצדוקים... ונשפטם על פי התורה. ותאמר להם המלכה הנם לפניכם עשו כטוב 

צדוקים  ועמו  הצדוקים  שר  ריאוניס  את  ויהרגו  הפרושים  רבי  וילכו  בעיניכם. 

אחרים רבים... )פרק לד(.

 ספר "יוסיפון" התחבר, כפי הנראה, באיטליה לפני כאלף ומאה שנה, ומחברו אינו ידוע. הספר מבוסס על  .10

עיבודים הלטינים של כתבי יוסף בן מתתיהו )יוספוס פלביוס(, והיה מקור יסודי להכרת ההיסטוריה היהודית 

בשלהי הבית השני על ידי רבים מחכמי ישראל בתקופת הראשונים והאחרונים, שכתבי פלביוס לא היו נגישים 

להם בצורה אחרת. "יוסיפון" נדפס פעמים רבות מספור, וגם בחיי הנצי"ב. להלן נצטט מתוך מהדורת ליוורנו 

תקנ"ד )1794( הסמוכה ונראית לחיי הנצי"ב, עם הגהות קלות. ראו עוד בהערה הבאה.



235  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

תיאורים אלה דומים בלשונם לדברי הנצי"ב על הריבונות היהודית הרעועה באחרית 

יוסיפון הודגש כי "מחלוקת  )"וברשותנו כמעט"(. בנוסף, בספר  ימי בית המקדש השני 

הנכונה  הפרשנית  הדרך  על  ממחלוקת  יותר  רחבה  היתה  הצדוקים"  עם  הפרושים 

לתורה. היא הפכה מלחמת מעמדות חברתיים: "דלת העם היתה ידם עם הפרושים", 

ואילו "עשיריו וגבוריו... היו עם המלך והצדוקים". גם בדורו של הנצי"ב, נכון לקבוע 

כי ככלל היו "המתקדמים" בעלי מעמד חברתי גבוה יותר משומרי המסורת. "יוסיפון" 

הוסיף ותיאר כי הפילוג בין הפרושים והצדוקים היה הצעד הראשון לפילוג הלאומי 

המוחלט: "ועל אלה מחלוקות גברו מלחמות ונשפכו דמים רבים". זוהי הסכנה ממנה 

מתריע הנצי"ב.

כיצד התגברו המלחמות? ספר יוסיפון )מפרק לו והלאה( תיאר את המאבק בין שני 

בניה של שלומציון אלכסנדרה, האחים אריסטובולוס )השני( והורקנוס )השני(, כאשר 

האחרון הזמין את הגנרל הרומאי פומפיוס להיכנס לירושלים: "ותהי מלחמה גדולה 

המלחמה  ותחזק  הורקנוס...  אנשי  ובין  אריסתובלוס  אנשי  בין  ירושלים  עיר  בתוך 

הפנימית על ככה מהמלחמה החיצונה, וימת עם רב מיהודה במלחמה הזאת... וילכוד 

כי הכהנים סגרו  יי' לא לכד,  ואת היכל המלך, רק את היכל  ירושלים  פומפיוס את 

לאחר  בכח".  בהם  וילחמו  ההיכל  מבואות  וילכדו  יי',  להיכל  אשר  הבית  שערי  את 

מכן תוארה נפילת המקדש בידי הרומאים וכניסת פומפיוס לקודש הקודשים בשנת 

ג'תרצ"ז, 63 לפני הספירה )פרק לט(.

משם והלאה תוארו בכרוניקה מלחמות פנימיות ששררו בחברה היהודית בארץ 

ישראל — עד חורבן הבית. תיאור זה עשוי להבהיר כיצד ראה הנצי"ב את תוצאות 

המחלוקת בין הפרושים והצדוקים.

מלחמות האחים בין הפרושים עצמם

היתה  והצדוקים  הפרושים  בין  האחים  מלחמות  שתוצאת  כתב  הנצי"ב  כזכור, 

מלחמות אחים נוספות איומות על גביהן — בין הפרושים עצמם. תרבות של חשדנות 

פנימית  לחשדנות  מידרדרת  שהיא  טבעה  אולם  ראויה,  בחשדנות  תחילה  נפתחת 

כוזבים.  במינים  חשדו  ובהמשך  אמיתיים,  במינים  הפרושים  חשדו  תחילה  פסולה; 

פרוש אחד רדף את חברו, וזה לא נותר חייב ורדף את רודפו. קהילות לחמו בקהילות 

ושפך דם. התוצאה הקנאית התגלגלה לשפיכות דמים איומה, שאף היא  באלימות 

המקדש  בית  לחורבן  הובילה  אשר  ישראל,  שלטון  של  הפנימית  לחולשה  תרמה 

וגלות ישראל.

אף שהנצי"ב ציין במקום אחד כי בספר "יוסיפון" סופר על מלחמות פנימיות 



 בארות |  236

שימלח לאירוצ ברה

בקרב הפרושים עצמם11 — לא מצאנו בספר זה תיאור מפורש למלחמות כאלה. עם 

זאת, בדומה למסופר באגדות החורבן במסכת גיטין שגם אליהן הפנה הנצי"ב, סופר 

והמתונים,  בין הקנאים  ושפיכות דמים  ב"יוסיפון" על מלחמות פנימיות קשות  אף 

המלך  של  תקופתו  על  כתער  חד  בתיאור  הרומאים.  מן  לעצמאות  השאיפה  בשל 

אגריפס השני שבימיו נחרב בית המקדש השני, תוארה ב"יוסיפון" תרבות של רצח 

בסכינים שפשטה בירושלים בידי הקנאים באופן מחריד: 

אז צמחה רעה גדולה בקרב ירושלים, בחוצותיה ובכל שוקיה, ובהיכל יי'. והיה 

ובידו חרב חדה קטנה  מן הפריצים  רוצח  עליו  וישכור  איש לרעהו,  אם שונא 

בעל פיפיות הנקרא סכין, ויסתר הפריץ את הסכין תחת בגדיו, ויבא בתוך המון 

העם בשוק או בהיכל יי', וימצא את האיש אשר יבקש להרוג, ויקרב אליו בתוך 

העם, ויגש בצדי האיש ויכהו בסכין וימיתיהו, ולא נודע מי הכהו. כה עשו תמיד 

בכל יום תוך ירושלים נושאי הסכינים... וימותו רבים בקלות המעשה הזה... ואז 

נהרג נתן הכהן, איש צדיק וחסיד וטוב... ולא נודע מי הכהו. ורבים כמהו צדיקים 

וחסידים וחכמים נהרגו )פרק סג(.

ובראותם זקני יהודה דבר זה ]הרג חיילים רומאים בידי הקנאים[, וכל החכמים 

וחסידים שבהם ברחו מירושלים... ותגדל המלחמה בין הפריצים ]הקנאים[ ובין 

החכמים, וילכדו הפריצים את היכל יי'. וישמעו אלעזר ]בן חנניה הכהן הגדול, 

וילכו  ציון,  בהר  הם  וכי  וראשיהם,  העם  זקני  נסו  כי  חבריו...  וכל  מהקנאים[ 

אליהם וישחיתו מהם עם רב מאד... ותהי מלחמה חזקה מאותו יום והלאה בין 

אלעזר וחבריו הפריצים ובין אגריפס המלך וחילו, והזקנים והחכמים והשרים 

אשר איתם... ויפלו רבים מחיל המלך הבאים בהיכל יי', ותגבר עוד יד הפריצים... 
וישרפו את בית המלך... ותגדל ממשלתם בירושלים )פרק סד(.12

בכמה מקומות תיאר "יוסיפון" שתרבות הרצח בירושלים ביטאה מחלוקת עמוקה 

הגבוה  החברתי  המעמד  הוביל  שככלל  העמדה  כולה:  הארץ  יהדות  את  ששיסעה 

הפרושים  בקרב  הפסולה  החשדנות  את  הממחיש  "יוסיפון",  בספר  לתיאור  אחד  במקום  הפנה   הנצי"ב  .11

עצמם, חשדנות אותה תיאר גם במאמר שלפנינו: "ויש לדעת דבאמת היה שפיכות דמים לרוב בבית שני, כמו 

שכתוב ביוסיפון, ובמס' גיטין דף נ"ז, ובעבו"ז דף ח' ב', אלא שלא היה שפיכות דמים אלו במחשבת איסור אלא 

רק במחשבת מצוה, והיינו שחשבו ]הפרושים[ זה את זה לצדוקי ואפיקורס ומסור שעל פי דין מורידין אותם" 

וכו' )מרומי שדה, יומא ט, ב ד"ה אבל מקדש שני(. הנצי"ב ציטט ידיעות היסטוריות מתוך ספר יוסיפון גם בעמק 

הנצי"ב ב, בלק א, ד"ה וקרטיגני )עמ' רב(; שם ג, שופטים יד, ד"ה אחינו אתה )עמ' קפח(.

 ייתכן שלמקור זה התכוון הנצי"ב כאשר הפנה לספר "יוסיפון" וציין שאובדן ערך חיי האדם בשלהי הבית  .12

השני, גרם להתעלמות מתופעה של רצח שפשתה בחברה )עמק הנצי"ב ב, מסעי ג, ד"ה ומפני שפיכות דמים 

חרב בית המקדש )עמ' שלא(; מובא להלן(.



237  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

שכלל את המלך מטעם הרומאים אגריפס השני וכן הצדוקים, ואליו חברו הפרושים 

להיכנע  נכון   — והזמן  המקום  שבתנאי  היתה  סד(,  פרק  החכמים",  )"הזקנים  המתונים 

לממשל הרומאי ולהציל מה שניתן להציל. ואילו העמדה שהובילו קנאי הפרושים 

)"בחורי הפריצים", שם(, היתה שחובה להילחם לעצמאות ישראל חרף הסיכויים הדלים. 

בפרקים הבאים בחיבור תוארו בהרחבה מלחמות הקנאים ברחבי הארץ כנגד 

נקם  במלחמות  יהודים  אלפי  עשרות  הרג  תוך   — הרומאים  עם  הפעולה  משתפי 

ישראל  ארץ  בתוך  והילדים  הנשים  והגליית  וכפרים,  ערים  השמדת  מדם,  עקובות 

— בטבריה )פרק סז(, באשקלון ובציפורי )פרק סח(, ובירושלים )פרק עה והלאה בהרחבה(. 

נצטט שורות אחדות מתיאוריו המפורטים על המלחמה בירושלים:

בני  יד  עליהם  הִִגְְבִִּירָָה  כי  בירושלים,  שהיו  והיושר  האמונה  אנשי  כראות  ויהי 

בליעל, ויוועדו כולם יחדיו ויתנדבו להילחם עם בני בליעל... ותחזק המלחמה 

מאד... עד מלאת העיר חללים ומדוקרים, כי אין רחוב ואין שוק ואין צד שאין 

העם  נוכח  להתייצב  יד  להם  אין  כי  ]הקנאים[  הפריצים  ויראו  מלחמה...  שם 

יי' בלילה  ויכו ]הקנאים[ בעם  יי'...  וינוסו כולם אל היכל  המתנדבים להורגם, 

מלומדי  חרב  אחוזי  גיבורים  כולם  איש,  מאות  וחמש  אלפים  שמונת  ההוא 

מלחמה, מלבד אשר הרגו מדלת העם הרבה מאוד... 

ואספסיאנוס פַַּחַַת הרומאיים... ויחן בקיסריה... ימים רבים, כי אמר לעמו... "אל 

נמהר לבוא אל ירושלים לשלוח יד במלחמה, עד ילחמו יושביה בתוכה ויהרגו 

איש אחיו" ...והעם אשר בירושלים נלחמו עם יוחנן ואנשיו אשר נקהלו אליו, 

עד אשר נפלו מן העם חללים רבים לאין מספר... ויפלו מן העם כאלה וכאלה, 

רבים ורבים יותר מאשר נפלו במלחמות הרומיים )פרק עה(.

הקזת הדם היהודי בירושלים ערב החורבן נמשכה גם לאחר שהאויב הרומאי כבש 

נשוב  כן  ועל  מפורסם,  זה  עניין  אולם  ירושלימה.  עיניו  ולטש  הארץ,  מרבית  את 

והצדוקים, כאמור  בין הפרושים  לענייננו. לצד דבריו במאמרו על מלחמת האחים 

הפנה הנצי"ב בפירוש ל"יוסיפון" כמקור לחשדנות בתוך החברה הפרושית שהובילה 

לשפיכות דמים. בהתאם לכך, יש לפרש את דבריו כמתייחסים למחלוקות הפנימיות 

שנאת  זוהי  פרושים.  שניהם  היו  לשיטתו  הנראה  שכפי  והמתונים,  הקנאים  בין 

את  להבין  יש  זה,  לפי  חז"ל.  התריעו  וכנגדה  המקדש,  בית  לחורבן  שגרמה  החינם 

דברי הנצי"ב, שהפרושים חשדו זה בזה בצדוקיות, באופן עמוק: אין כאן רק חשד 
בצדוקיות במובן תאולוגי מצומצם, אלא מחלוקת בין פרושים על מדיניות לאומית.13

 בדומה לכך הבהיר הרב צבי יהודה קוק במכתב, שהנצי"ב מפרש "שנאת חינם" כחילוקי דעות בסוגיות  .13



 בארות |  238

שימלח לאירוצ ברה

על כל פנים, מדברי הנצי"ב עולה שבמבט היסטורי רחב השאלה מי צדק לא 

היתה חשובה. בשורה התחתונה, השלטון היהודי בארץ היה מפורר ולא הצליח לקדם 

עמדה לאומית אחידה. העם התפצל ונקרע: חלקים ממנו עודדו את כניסת הרומאים 

עמדו  אחרים  ורבים  היהודים;  ובתומכיהם  ברומאים  לחמו  אחרים  בקנאים;  ולחמו 

מהצד בעוד הרומאים פולשים ארצה ומחריבים את החברה היהודית ובית המקדש. 

על פי "יוסיפון", משאביהם החומריים והנפשיים של יהודי הארץ ערב החורבן הופנו 

למלחמות פוליטיות פנימיות. בגלל הפילוג, לוחמים יהודים רבים נמנעו מלהשתתף 

במאמץ המלחמתי. אבל חשוב מכך, כך התפוררו החוסן הלאומי והאחדות הלאומית; 

לא היה עם אחד מלוכד ובעל רוח לחימה כנגד הרומאים. לוּ היו ישראל מתאחדים 

מאחורי עמדה אחת, ייתכן שהחורבן היה מצטמצם בהיקפו, או אפילו נמנע.

עוד הבהיר הנצי"ב כי דבריו אינם רק ניתוח היסטורי, אלא גם לימוד אקטואלי: 

כן". לשיטתו, טבע האומה  גם  ח"ו בעת הזאת  מן הדעת להגיע  אינו רחוק  זה  "כל 

החדשים,  ל"צדוקים"  ה"פרושים"  בין  פנימי  פיצול  דומה.  נותר  היהודית  והקהילה 

כלומר שסע בין שומרי התורה והמצוות ובין פורקי העול למיניהם בכל עיר ומדינה, 

האומה  את  יחלישו  בדורו,  המסורת  שומרי  בקרב  פנימית  חשדנות  של  ותרבות 

לחייה. הסכנה  כדי סכנה  עד  היהודית  בגוף האומה  ויהיו כדקירת חרבות  בגלותה, 

שבהישנות ההיסטוריה היא מוחשית.

נוסף על כך הדגיש הנצי"ב כי הדברים הם בבחינת קל וחומר. אם בארץ ישראל 

תחת ריבונות יהודית כלשהי, חולל השסע הפנימי משבר כה איום — לא נוכל אפילו 

לדמיין את תוצאתו של פילוג לאומי כאשר אנו נמצאים בגלות. לדבריו, הדרך היחידה 

לשמור על החוסן הלאומי בגלות היא "אגודה אחת" — כאבן מוצקה, שאומנם ייסורי 

איתנה.  נותרת  היא  אבל  קשים,  בנדודים  למקום  ממקום  אותה  סוחפים  הגלות 

פירוק החברה היהודית לגורמים נמשל בעיני הנצי"ב לפירורי חול שנשטפים בזרם 

ומאבדים את צביונם וכוחם.

תרבות המחלוקת בשלהי בית המקדש השני העסיקה הרבה את רבינו הנצי"ב. הוא 

חזר וכתב עליה שוב ושוב, והתריע מפני הישנותה גם בדורו. לדוגמה, בפירושו על 

שיר השירים כתב: "וכמו כן בבית שני שנחרב מפני שנאת חנם, שגבר כל כך בישראל 

עד שהגיעו לידי שפיכות דמים ביותר, מה שלא היתה שנאה כזו בשום אומה ולשון, 

לאומיות, שהובילו לקיטוב חברתי ולשפיכות דמים: "ביאורו של הגאון הנצי"ב זצ"ל על 'שנאת חנם', שהיתה 

בזמן בית שני, שהיא מצד התחלקות הדעות של הכתות הציבוריות וניגודי היחוסים שביניהן, — אינו יוצא מכלל 

'דברים כפשטם': שהרי חטאים שבין אדם לחברו, מצד שנאה פרטית, היו מצויים דיים בזמן בית ראשון, ומרובה 

זכרם בדברי הנביאים מאז ואינם מיוחדים לזמן בית שני, ובמעשה דקמצא ובר קמצא אין הכרעה שיסוד השנאה 

לא בא מתוך חילוקי דעות כלליות" )שיחות הרצי"ה: במדבר, ירושלים תשס"ב, עמ' 427 הע' 143(.



239  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

חנם  שנאת  היום  עד  וגם  כך...  כל  דמים  שפיכות  לידי  שנאה  תכלית  הגיע  לא  וגם 

מרקדת הרבה בינינו, ואלמלא מוראה של מלכות איש את רעהו כו' ]חיים בלעו[". 

בקנאה  המלווים  הנהגה  לחילופי  מביאה  הדורות  בין  האופי  התחלפות  כי  והוסיף 

ושנאה )מטיב שיר א, ה; יעויי"ש(.

וכך הדגיש בפירושו על דברי חז"ל שבית המקדש השני נחרב בעוון שנאת חינם: 

"דבלא שנאת חנם היו ]אנשי אותו דור[ מבערים את הרוצחים, וגם ממילא לא היו 

רוב ]=הרבה[ שופכי דמים כל כך... אבל השנאת חנם שהיה שם גרם להם להחריב 

ונמצא דעוון  ארץ ומלואה, על פי ]=מפני[ שהיה קל בעיניהם עוון שפיכות דמים. 

שנאת חנם גרם שיכשלו בעוון שפיכות דמים, ועל ידי זה נחרב הבית, כידוע ביוסיפון 

חז"ל  שלא(.  עמ'  דמים,  שפיכות  ומפני  ד"ה  ג,  מסעי  ב,  הנצי"ב  )עמק  הנזקין"  דפרק  ובאגדה 

ויוסיפון משלימים זה את זה, ומלמדים שהתרופפות מצוות אהבת ישראל בין אחים, 

הובילה בתהליך איטי אך בלתי נמנע לתרבות פוליטית של הקלת ראש בקדושת חיי 

האדם, דבר שגרם למלחמות אחים וחורבן לאומי גמור. התרופה היא העצמת אהבת 

חינם בכל שדרות האומה )כאמור, לשיטת הנצי"ב, מלבד כופרים במציאות ה' המסיתים(.

ובפתיחתו המפורסמת לפירושו "העמק דבר" על ספר בראשית עסק הנצי"ב 

בשמו "ספר הישר", וכתב גם על עם ישראל בתקופת חורבן הבית השני: "שהיו צדיקים 

וחסידים ועמלי תורה, אך לא היו ישרים בהליכות עולמם. על כן, מפני שנאת חנם 

שבלבם זה את זה, חשדו את מי שראו שנוהג שלא כדעתם ביראת ה' — שהוא צדוקי 

ואפיקורס, ובא על ידי זה לידי שפיכות דמים בדרך הפלגה ולכל הרעות שבעולם, עד 

שחרב הבית... אף על גב שהוא לשם שמים, דזה גורם חרבן הבריאה והריסות ישוב 

צדיקים  סובל  ואינו  הוא  ישר  הוא  ברוך  שהקדוש  הדין,  צידוק  היה  זה  ועל  הארץ. 

כאלו, אלא באופן שהולכים בדרך הישר גם בהליכות עולם, ולא בעקמימות, אף על 

גב שהוא לשם שמים, דזה גורם חורבן הבריאה והריסות ישוב הארץ".

האבות,  שבח  היה  "וזה  ויעקב:  יצחק  אברהם,  אבותינו  את  ציין  לכך  כניגוד 

שמלבד שהיו צדיקים וחסידים ואוהבי ה' באופן היותר אפשר, עוד היו 'ישרים', היינו 

עמם  היו  מקום  מכל  מכוערים,  אלילים  עובדי  אפילו  העולם,  אומות  עם  שהתנהגו 

באהבה וחשו לטובתם, באשר היא קיום הבריאה". אברהם התפלל על סדום, "אף על 

גב שהיה שונא אותם ואת מלכם תכלית שנאה עבור רשעתם, כמבואר במאמרו למלך 

סדום, מכל מקום חפץ בקיומם",14 יצחק התפייס עם אבימלך ומרעיו, ויעקב דיבר עם 

לבן "דברים רכים". "וכן הרבה למדנו מהליכות האבות בדרך ארץ". 

אדם  בין  חמורים  עוולה  מעשי  שעשו  מכוערים",  אלילים  "עובדי  גויים  אלו 

לחבירו. למרות זאת הנצי"ב חידד שאבותינו אברהם יצחק ויעקב "מקיימי הבריאה" 

 אולם מהתרועעות אישית עם אנשי סדום נמנע אברהם )העמק דבר בראשית יד, כג(. .14



 בארות |  240

שימלח לאירוצ ברה

היו ישרים ולא עקמומיים, דהיינו חפצו בקיומם של עובדי האלילים שהרי ה' בראם 

וחפץ בקיומם, התפללו עבורם, דרשו את שלומם והתפייסו עמם. אברהם נקרא "אב 

הולך  הבן  שאין  גב  על  "שאף  בהקדמה:  הנצי"ב  והסביר  ד(,  יז,  )בראשית  גויים"  המון 

בדרך מישרים — מכל מקום ]אביו[ שוחר שלומו וטובו". כך היה על הפרושים לנהוג 

בתקופת בית המקדש השני, לחזק את מידת אהבת ישראל שלהם — גם על הרשעים 

שבהם — ולהביא בכך קיום הבריאה ובניין הארץ.

ועם זאת, בדרך כלל כאשר עסק בסוגיית שנאת החינם שסיבבה את חורבן בית 

המקדש השני, התמקד הנצי"ב בתרבות המחלוקת בתוך החברה הפרושית עצמה, 

וחזר ולימד כי שורש מלחמות האחים הוא שנאת חינם, פארותיה הם מניעים זרים 

ואישיים, ותוצאותיה קטל דמים נוראי וחורבן לאומי.15 

נראה שבעיני הנצי"ב, שמשוחח בכתביו עם הציבור הדתי שבדורו, המחלוקת 

בזמן  רלוונטית מאוד לשומרי המסורת  הפנימית בחברה הפרושית בתקופת הבית 

הזה, וחשוב להתריע מפניה. עם זאת מהמאמר "על ימין ושמאל" שעסק ביחס לפורקי 

"יוסיפון",  בספר  שמשתקפת  ההיסטורית  ולמציאות  חז"ל  לרמזי  ובהתאם  עול,16 

עולה בבירור שהנצי"ב ראה את שנאת החינם שגרמה לחורבן וגלות ישראל כמכלול: 

הצדוקים לחמו בפרושים, הפרושים לחמו בצדוקים, הפרושים לחמו בתוך עצמם, 

והרומאים פלשו לירושלים.

הנימוק השני: הפרדת הקהילות אינה מעשית

שבמגמת  הבולט  התוחלת  חוסר  השני:  הנימוק  אל  הנצי"ב  המשיך  מכאן 

הפרדת הקהילות.

ולהיות  מהם  נפרדים  שנהיה  ה'  שרצון  העולם  אומות  עם  אפילו  הלא  שנית, 

ט[:  כג,  ]במדבר  אמר  ובלעם  ינחנו",  בדד  "ה'  יב[:  לב,  ]דברים  כדכתיב  בדד, 

שישכון  היה  עינו  ושימת  תשוקתו  יתחשב"...  לא  ובגוים  ישכון  לבדד  עם  "הן 

 — בדד  להיות  וגם  עמהם,  יתחרו  שלא  היינו  העולם  אומות  עם  בטח  ישראל 

היינו להפרד מאומות העולם בלי התערבות. וכל זה לא הועיל לנו להפרד מן 

העובדי גילולים...

 ראו והשוו העמק דבר בראשית כז, כט; במדבר לה, לד )והרחב דבר שם(; דברים לב, ב, ה, ו, יג. הרחב דבר  .15

בראשית יא, ו; במדבר לג, נה; דברים ד, יד. מרומי שדה, יומא ט, ב ד"ה אבל מקדש שני; סוכה נב, א ד"ה ואת 

הצפוני. עמק הנצי"ב ב, מסעי ג, ד"ה ומפני שפיכות דמים )עמ' שלא(; ג, כי תצא כה, ד"ה רי"א כו' )עמ' רעה(. 

דרשות הנצי"ב, דרוש א': לאמירת סליחות, שנת תרי"ח, עמ' עז-עח; דרוש ו': לשבת שובה, עמ' צ; שו"ת משיב 

דבר ג, י. ועוד.

 וכן כפי שנראה להלן בפרק "מתי מותר לעשות מחלוקת עם רשעים". .16



241  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

מי גרם לישראל שיתפזרו כל כך בעמים? קרבות יחפצון ]פסחים קיח, ב; ותהלים 

סח, לא. ושם: יחפצו[, עבור מה שחפצים להתקרב עם העובדי גילולים ביותר... 

משתדלים  שאנחנו  מה  כל  כן  על  ח[.  מ,  ישעיה  פי  ]על  לעולם  יקום  ה'  ודבר 

בגלות להשתוות ולהתאחד עמהם, מה עושה הקדוש ברוך הוא? מסב לב אומות 

העולם להרחיקם ולעשות אותם בדד... בקש ]לבן[ לעקור את היהדות, וכל זה 

היה בשביל שהיו קרובים ומעורבים עם לבן ולא היו כְְּגֵֵרִִים בעירם.

ומזה יש ללמוד דכל מה שהיינו מתקרבים עם העובדי גילולים, יותר היו מרחקים 

מהעובדי  להתרחק  עלינו  קשה  היה  זאת  כל  ואחר  לאבדנו.  ומבקשים  אותנו 

גילולים, משום שהוא נגד טבע בני אדם להתחבר עם רֵֵעִִים, בין טובים בין רעים. 

ואיך אמרנו לבנינו להיות נפרדים איש מאת רעהו בכל הליכות עולם לנו?!

אחת ממטרות התורה היא הבדלה בין ישראל ובין העמים, והגנה על צביונו הייחודי 

לא  זאת:  לעשות  כיצד  התורה  אותנו  הדריכה  הנצי"ב,  לשיטת  ישראל.  עם  של 

הנצי"ב,  לשיטת  מהן.  המתרחקת  מדיניות  ולהנהיג  העולם,  אומות  עם  להתחרות 

במבט מעמיק מתגלה כי הניסיון להתקרב אל הגויים, להידמות ולהתחבר אליהם, 

ביסוד  עומדים  אלה  דברים  היהודים.  ורדיפת  האנטישמיות  את  מלבה  הוא  דווקא 

ידו בספרו "רנה של תורה" עם פירושו  מאמרו החשוב "שאר ישראל", שנדפס על 

על שיר השירים.

יש מקום להדגיש כי הנצי"ב לא יצא מנקודת מבט מודרנית. נהפוך הוא. הוא 

ראה באור שלילי גם את שוויון הזכויות )האמנציפציה( שקיבלו היהודים בעת החדשה. 

במכתב אל ר' חיים יוסף יפה, איש "חובבי ציון" וידיד הנצי"ב שביקש להדפיס מחדש 

ליוזמה.  התנגדות  הנצי"ב  הביע  קלישר,  הירש  צבי  לרבי  ציון"  "דרישת  הספר  את 

וכלשונו: "אין נפשי נוחה מספר דרישת ציון שהעלה הגאון וצדיק מוהרצ"ה קלישער 

זצ"ל, כי נוסד על אור מתעה שראה בארצות המערב שניתן שווי זכויות לאחינו". בין 

הנימוקים שהציג הנצי"ב: "ב( שזה האור של שווי זכויות החשיך עיני אחינו בארצות 

החילון  מגורמי  אחד  כלומר,  סגולה".17  יחידי  זולת  היהדות,  צורת  והסיר  המערב, 

וההתבוללות במערב אירופה הוא השוואת המצב החוקי בין ישראל לעמים.

 המכתב נדפס במאמרו של בצלאל לנדוי, 'שתים מאגרות הנצי"ב מוואלוזין בעניני ארץ ישראל', המעין  .17

]יד, ג[, ניסן תשל"ד, עמ' 6–10. וראו עוד אצל הרב אלי קלינג, 'הנצי"ב ו"אתחלתא דגאולה"', קול מהיכל ח, 

133 והלאה. אגב בהתאם למדיניותו המצנזרת את מעורבותו של הנצי"ב בתנועת "חובבי  אלול תשנ"ח, עמ' 

ציון", מצמצמת למיעוט בטל את יחסו החיובי לקיום מצוות ישוב ארץ ישראל בדורו, ומבליטה את ביקורותיו 

הנצי"ב  "אגרות  הספר  עורך  הנצי"ב,  גיס  של  נין-נינו  קוסובסקי-שחור,  יעקב  הרב  החריג  שונים,  בעניינים 

מוולאזין" אגרת זו, והביא אותה בספרו )סי' קז עמ' קצד-קצז( — אולם תוך צינזור שמו של הרב קלישר. עוד 

חזון למועד לעסוק בפרשה זו.



 בארות |  242

שימלח לאירוצ ברה

כי  הנצי"ב  לימד  ומפוקח,  רחב  והיסטורי  תורני  מבט  מתוך  כן,  פי  על  ואף 

ושוב שבדלנות לאומית מגנה  אזהרותיה של התורה לא הועילו. אף שנתברר שוב 

על אמונת ישראל וצביונו, ובמקביל מצמצמת במובהק את שנאת ישראל והניסיונות 

לחסלו )האנטישמיות( — בפועל ישראל מתחברים עם גויי העולם. 

מה גורם לחברה היהודית ליפול שוב ושוב במלכודת הדבש של ההתחברות עם 

הנוכרים? על פי הנצי"ב התשובה היא "טבע בני אדם", טבעה של הנפש האנושית 

ושל הקהילה האנושית. האדם נברא בעל נפש חברתית לא רק ביחס לבני משפחתו, 

קהילתו ועמו, אלא גם ביחס לכלל החברה האנושית. הוא נתון בקשרים חברתיים עם 

בני האדם שסביבו, ולפי ניתוחו של הנצי"ב, הוא ממשיך בכך גם כאשר קשרים אלה 

עשויים לסכן את צביונו הרוחני והגשמי. הטבע האנושי חזק מכל. 

מכאן למד הנצי"ב קל וחומר: אם סכנה איומה של פיקוח נפש ונשמה גם יחד, 

שרעיון  בוודאי   — העולם  אומות  עם  מלהתערב  ישראל  את  להרתיע  הצליחה  לא 

קהל  ומנהיגי  רבנים  יצלח.  לא  והרפורמים  האורתודוכסים  בין  הקהילות  הפרדת 

יכולים לדרוש בתוקף משומרי המסורת להיפרד "בכל הליכות עולם" מעוזבי התורה 

ה"מינים", כמעשה אברהם ולוט. אולי לזמן קצר הם יצליחו. אבל התבוננות בעובדות 

להתברר  עתיד  והמהלך  יישחק,  ה"איסור"  הארוך  שבטווח  מלמדת  ההיסטוריות 

הקהילות  הפרדת  רעיון  האומה",  לגוף  "כחרבות  של  הגדולה  הסכנה  לצד  כטעות. 

לשיטת הנצי"ב הוא כ"גזירה שאין הציבור יכול לעמוד בה". 

מתי מותר לעשות מחלוקת בין יהודים?

הדריכה  אם  מקום?!  של  במצוותיו  חשבונות  לעשות  מקום  יש  וכי  השואל:  ישאל 

אותנו התורה להתרחק מן הכופרים ועוזבי התורה, או אף לקיים בהם את הדין החמור 

"המינין והמשומדין והמסורות — מורידין ולא מעלין" )עבודה זרה כו, ב(, עלינו להתעלם 

מבחינת ההשלכות הריאליות של התרחקות כזו. "אין חכמה ואין תבונה ואין עצה 

לנגד ה'" )משלי כא, ל(! אולם הנצי"ב דחה טענה זו מספר פעמים באופן סדור, מנומק 

ובבהירות רבה. כך כתב בתשובה יסודית אשר נועדה להשקיט מחלוקת קשה בדבר 
רב חדש ושוחטים חדשים בעיר חארקוב אשר באוקראינה:18

 סיפור המעשה בקצרה: ברבנות קהילת יהודי חארקוב, בצפון מזרח אוקראינה, שימש החל משנת תרל"א  .18

הרב אברהם יחזקאל ארלוזורוב )נפטר בתר"ס, בעל קשר טוב עם אדמו"רי חב"ד(. במשך שנים רבות רוב בניינה 

של הקהילה בעיר נשען על יהודים חיילים-לשעבר בצבא רוסיה, אולם בין השנים תרמ"ג-תרמ"ז התרופפה 

אחיזתם, ועלה כוחן של קבוצות נוספות בעיר. "החיילים" חשדו שהרב ארלוזורוב תומך בהחלשת כוחם ונטרו 

לו טינה. הריב נתגלע בחומרה כאשר הוקם בית חולים יהודי בעיר. כדי לממן את הפעלתו הוחלט בעצה אחת עם 

קצבי העיר שמונופול עסקי הבשר הכשר יהיה בידי הקהילה, והרווחים יוקדשו לביה"ח. אולם הקצב שנתמנה 

על הסדרת המהלך היה מן ה"חיילים", והוא רדה באחיו הקצבים עד שהללו החליטו להפר את ההסכם. בתגובה 



243  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

ואני רגיל לבאר הא דאיתא בבבא בתרא )דף ע"ח ב'(, "מאי דכתיב ]במדבר כא, כז[ 

'על כן יאמרו המושלים באו חשבון'? המושלים — אלו המושלים ביצרם, באו 

חשבון — בואו ונחשב חשבונו של עולם הפסד מצוה כנגד שכרה ושכר עבירה 

כנגד הפסדה"... לא דברו חז"ל כאן בענינים שבין אדם לשמים... 

אלא מיירי בעניני הליכות עולם. ויש עושה מחלוקת או רודף את האדם לשם 

מצוה, אף על גב שיודע שהוא עבירה לעשות מחלוקת או לרדוף אדם מישראל, 

מכל מקום מחשב שהוא עבירה לשמה היינו לשם מצוה ויקבל שכרה, וכדאיתא 

בנזיר )דף כ"ג( גדולה עבירה לשמה וכו'. 

כלל...  עבירה  מאותה  יהנה  שלא  הראשון,  תנאי  ]א[  תנאים:  שני  יש  זה  ועל 

דאסור ליהנות מעבירה לשמה. ]ב[ תנאי השני, שיש לחשוב אם כדאי עבירה 

זו, דמחלוקת או רדיפה, לגבי מצוה זו שמחשב שיעלה על ידו מזה. וזהו דברי 

חז"ל ]א[ "המושלים ביצרם", היינו שאין להם שום הנאה... ]ב[ "באו חשבונו 

של עולם", הפסד מצוה שיגיע על ידי זה נגד שכרה שיקבל מזה המצוה, ויכול 

להיות שההפסד שיגיע על ידי זה רבה על שכרה; ושכר עבירה לשמה שמכוין 
נגד הפסדה שיגיע אחר כך )משיב דבר ב, ט(.19

מתוך בירור דברי התורה והיכרות עם נפש האדם, לימד הנצי"ב כי ירא שמים העושה 

מחלוקת בין קבוצות בישראל או הרודף אדם פרטי בישראל, עשוי לעשות זאת מתוך 

הורה הרב לשוחטי העיר, שעמדו תחת השגחתו, שלא לשחוט עוד עבור דוד קאבאק, הקצב החשוב ביותר 

מ"החיילים" שהוביל את המרד. הלה הגיב בהבאת שוחט חדש לעיר, והרב הכריז בעיתונות היהודית שקצביית 

יצחק  רבי  עירב במחלוקת את  רוסיה(. קאבאק  נמכרו בכל  )מוצרי הבשר של הקצבייה  אינה כשרה  קאבאק 

אלחנן ספקטור מקובנה, ששלח את בנו רבי צבי הירש רבינוביץ להשכין שלום, אולם ללא הצלחה. הוא הביא 

אפוא לעיר רב חדש, הרב ישעיה זלקינד )בנו של רבי יהודה ליב זלקינד, "ר' לייב בטלן", מגדולי תלמידי בעל 

התניא, בעל שו"ת "זכר יהודה"(, שהכניס לעיר שוחטים תחת השגחתו. מכאן נתגלע הריב, האם הרב החדש 

והשוחטים שעמו עוברים על איסור, ואם כן האם הכשריהם תקפים. החל מתרמ"ו ובמשך שש שנים נפלגה 

קהילת חארקוב לשתיים באופן חמור, כולל אלימות בבתי הכנסת, מלשינות לשלטונות, מריבות בין משפחות 

ועוד ועוד. שני הרבנים סבלו אישית מהמחלוקת באופן חמור במיוחד, והרב זלקינד אף חלה ונפטר בקיצור 

ימים. סיפור חארקוב עורר פולמוס חריף בעיתונות היהודית, עליו הגיב הנצי"ב. עוד על נסיבות המחלוקת ראו 

203–205; ובהרחבה יתרה אצל ר' יהושע  אצל צבי הר-שפר, 'קהילת חארקוב', העבר כא, אייר תשל"ה, עמ' 

מונדשיין, 'פולמוס "הרבנים והשוחטים" בחרקוב', זכור לאברהם, חולון תשנ"ט, עמ' שעד-תמד.

)21 באוקטובר  ג' בחשוון תרמ"ח  זו פורסמה לראשונה, בשינויים, בשני חלקים בעיתון המליץ,   תשובה  .19

1887(, וח' בחשוון )26 באוקטובר(. זו תגובה שנייה מאת הנצי"ב למאמרו של "הצעיר" — ר' חיים יעקב וידרביץ, 

)ראו עליו אצל הרב אליעזר מלמד, מסורת הגיור, מכון הר ברכה תשפ"ג,  מחשובי רבני תנועת חב"ד בדורו 

גדולי התורה שהשיב כהלכה לחברו השואל אותו"(  719–720; לדברי עורכי המליץ, הוא "אחד הרבנים  עמ' 

)2 באוקטובר(. התגובה הראשונה  )30 בספטמבר( וי"ד בתשרי  — שפורסם בעיתון בשני חלקים בי"ב בתשרי 

)2 בספטמבר(, והיא תגובה למאמרו של  של הנצי"ב )משיב דבר ב, ח( פורסמה לראשונה בי"ג באלול תרמ"ז 

"הצעיר" שפורסם בכ"ו באב )16 באוגוסט(. 



 בארות |  244

שימלח לאירוצ ברה

תחושה כנה של שליחות של מצווה. לעתים אף אולי יָָצֵֵר לבו בקרבו על ההשלכות 

העגומות של המחלוקת "שנאלץ" לפתוח בשם ה' ומכוח התורה, אולם הוא ישקיט 

את מצפונו באמרת חז"ל לפיה לעתים אין מפלט ואין מנוס, והוא נאלץ לעבור מעשה 

ורדיפת אדם מישראל( — "לשם  זה, עשיית מחלוקת  )במקרה  שככלל הוא עבירה מפורסמת 

מצווה". אפשר להניח שהקנאים הפרושים שהקיזו זה את דמו של זה, בעוד המצביא 

הרומאי טומן את ידו בצלחת מחוץ לירושלים, חוו תחושה דומה: לגודל תוגתם לא 

נותרה בידם כל ברירה מלבד שפך דם, לשם ה' ולמען תורתו.

שני סייגים הציב אפוא הנצי"ב על הפותח במחלוקת או לרודף אדם מישראל: 

א. איסור הנאה — אם יש לו לעושה המחלוקת נגיעה של הנאה מן המחלוקת, הרי 

ככל העבירות.  להיות עבירה  חוזרת  היא  וממילא  "לשמה",  אינה  כבר  שהמחלוקת 

ב. סוף מעשה במחשבה תחילה — אם ההתקוטטות, עשיית המחלוקת ורדיפת האחים 

תגרום לתוצאה קשה יותר מן העבירה ש"הצדיקה" את המחלוקת, הרי שהיא אסורה.

לדוגמה,  שונים.  ובהקשרים  נוספים  במקורות  הסייגים  שני  את  ציין  הנצי"ב 

לסייג  ביחס  הנצי"ב  כתב  בקהילתו,  הכנסת  בית  את  לחלק  שביקש  לרב  בתשובה 

הראשון, של היתר מחלוקת בזמן של נגיעה בדבר: "ידעתי כי ימצא מעלתו דברים 

להתעקש ולעמוד על דעתו, אבל... וכל זה הייתי אומר גם אם לא העניין נוגע לכבודו 

כלל, אבל עתה כאשר הוא נוגע באמת לכבודו כמו שהודה מעלתו, שהשוחט ובודק 

]לעשות  ההוראה  נמצא   — מוחו  את  ומבלבל  נ"י,  כבודו  מעלת  את  מחשיב  אינו 

מחלוקת[ שלא לשמה... הרי זה סם המוות, שנוטה שיקול ההוראה לפי רצונו... אין 

לו טוב כי אם... ולנהוג מנהג תלמיד חכם, הבונה20 ומחבר את הנפרדים ולא סותר 

ומפריד את הקיבוץ..." )משיב דבר א, מו(. 

משנת  במכתב  גם  לדוגמה,  הנצי"ב,  כתב  כאן  דבריו  ברוח  השני,  לסייג  וביחס 

דילמת  של  בעניינה  )האדר"ת(,  תאומים  רבינוביץ'  דוד  אליהו  רבי  ידידו  אל  תרמ"ו 

התוכחה לאישה המטיילת עם מטרייה בשבת: "ומכל מקום ודאי יש להתיישב בדבר 

אם כדאי מכל מקום לגרום מחלוקת ח"ו, ועל כיוצא בזה אמרו חז"ל בבבא בתרא בוא 

חשבון, בואו חשבונו של עולם הפסד מצוה וכו'... ומי מבחוץ יוכל לחשוב בדברים 

כאלו, אשר אין כל האדם ואין כל המקום שוין? ואין הדבר תלוי אלא בחזוק הדעת 

ובבטחון ב"ה, ומקרא כתיב ]משלי כט, ה[ ובוטח בה' ישוגב" וכו' )נדפס בקובץ מקבציאל 

כט, תשרי תשס"ה, עמ' עא-עב(.

כך  בפועל,  בהם.  האצורה  בתבונה  ייווכח  אלה  בסייגים  המעיין  פנים,  כל  על 

עקר הנצי"ב את הצידוק למרבית המחלוקות הציבוריות. לגבי הסייג הראשון — הרי, 

 כלשון חכמים בכמה מקומות )דוגמת ברכות סד, א(: "תלמידי חכמים מרבים שלום בעולם, שנאמר )ישעיהו  .20

נָָּבָּיִִךְ אלא בּוֹנַַיִִךְ". נד, יג( 'וכל בניך למודי ה' ורב שלום בניך', אל תקרי 



245  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

המחלוקת  של  שבסופה  מצפים  המתנצחים  מרבית  רבות  פעמים  הדברים,  מטבע 

משאבים  ידם  תחת  לקבל  כראוי,  הציבור  את  להנהיג  יזכו  והם  צדקתם,  תיווכח 

ציבוריים לטובת הכלל, ועוד. ממילא ברור שלצד כוונותיהם הכנות לגופו של עניין, 

עשויות להיות להם נגיעות אישיות במחלוקת. הסייג השני ברור עוד יותר — טיבו 

יודע כיצד היא תסתיים. אפילו מריבה מוצדקת  של עולם שהפותח במלחמה אינו 

פותחת בתהליכים שלא ניתן לצפותם מראש, או לשלוט בהם לאחר מעשה. 

ואגב, ברוח דומה ובהקשר הלכתי, כתב הנצי"ב אל רבי משה טרשצ'אנסקי בשנת 

וכעת  ארוכה,  תקופה  חמורות  נידה  עבירות  עברה  אשר  אישה  של  בעניינה  תר"מ, 

החלה בתהליך של חזרה בתשובה אולם במסגרתו תבעה מרב היתר למעשה אסור 

)טבילה ביום השמיני ולא בלילה(: "הכלל, דלהתיר איסור בשביל איסור צריך להיות מתון 

הרבה, וכמו רפואת הגוף שאם רואה הרופא דידו של אדם כואב הרבה, פעם מחליט 

לחתוך אותה כדי שלא יכנס הכאב הלאה בחלל הגוף ויסתכן, ופעם מחליט דמוטב 

לסבול הכאב ולא להפסיד כל היד. ודבר זה אינו נעשה כי אם בישוב איזה רופאים 

ישוב  צריך  האופן,  בזה  המקולקל,  הנפש  רפואת  כך  מסוכנים.  הצדדים  דשני  יחד, 

הרבה עם איזה דעות בני אדם גדולי תורה, ובקרבם אלקים ישפוט ]על פי תהילים 
פב, א[, שלא ליתי לידי חורבה ח"ו ]=שלא יגיע לידי תקלה[" )משיב דבר ב, מד(.21

ראוי לשים לב לדימוי קטיעת האיבר, שרווח באותה עת משני הצדדים בפולמוס 

הפרדת הקהילות; הנצי"ב מבהיר כי כדי לקטוע איבר )"כחרבות בגוף האומה"( נדרשת 

ניתן  נוגעים בדבר.  ביישוב הדעת, עם אנשי מקצוע שונים שאינם  התייעצות רבה 

להניח שכך הוא גם ביחס לדילמת הפרדת הקהילות. 

עוד בדבר הגישה למחלוקות פנימיות בקהילות, יש לעיין בהרחבה גם בדבריו 

)בוהורודצ'אני(  מבראדשין  שרייאר  פייבל  שרגא  אורי  רבי  אל  הנצי"ב  של  היסודיים 

שבגליציה, בעניינה של מחלוקת חמורה שנתגלעה בין שתי קהילות שומרות מצוות 

ישראל תבער אש  "כי בהגיגי בעניני מחלוקת שבקהילות  בעיירה סיגט בהונגריה, 

בקרבי, על כן לא אתן דמי לי עד אוסיף דבר, אולי עיני מעכ"ה והדומים לו במעלה 

ובכשרון דעת, יראו ושרעפם יבחנו לעשות לטובת הכלל... להשכין שלום במגורם" 

הבלתי  ההשלכות  על  הנצי"ב  התריע  נוספת  בתשובה  גם  יעויי"ש(.22  י,  ג,  דבר  )משיב 

 מוגה על פי כתב היד שפורסם בספר זכרון משה, ניו יורק תשל"א, עמ' קסב. .21

 ראו דברי ראש"פ שרייאר בספר "אוהב משפט", לבוב תרמ"ח, דפים נח,ב–נט,א. על עניין התשובה ראו  .22

שרגאי  מבוהורידשני',  שרייאר  פייבל  שרגא  רבי  בגליציה  הציונות  מראשוני  וצדיק,  'גאון  רפאל,  יצחק  אצל 

42–46; יהודה שפיגל, תולדות ישראל והתפתחות החסידות ברוסיה הקרפטית, תל  ג, ירושלים תשמ"ט, עמ' 

אביב תשנ"א, בפרק 'המחלוקות במחנה החסידי'; שמואל גליק, קונטרס התשובות החדש א, ירושלים ורמת גן 

תשס"ו, עמ' 37.



 בארות |  246

שימלח לאירוצ ברה

ח"ו,  במחלוקת  כתות  שתי  אחת  "בעיר  חברתי:  קרע  של  נשלטות  והבלתי  צפויות 
שניהם בסכנה ומי יודע עד כמה תאכל אש הניצוח, רחמנא ליצלן".23

אחדות עם עוזבי תורה למען ישוב ארץ ישראל

יסוד  כאבן  גם  הנצי"ב  בעיני  חשובה  הייתה  תורה,  עוזבי  עם  גם  ישראל,  אחדות 

לקראת ישוב ארץ ישראל. מפורסמים דבריו על חשיבותה של תנועת "חובבי ציון", 

עמו  רוח  את  ה'  היה  כי  ראינו  "רָָאֹֹה  שנים,  במשך  וראשיה  גבאיה  בין  היה  שהוא 

ישראל בכל חלקי תבל ומלואה, להושיב נחלות שוממות בארץ הקדושה, ולכונן שם 

מושבות לנידחי ישראל, וקול ה' דופק על פתחי לבבנו... עלינו להתעורר לקול רצון 

ה', הנשמע מקצה העולם ועד קצהו... לעשות מה שבידינו מעט או הרבה, ובכל סוגי 

בני ישראל, ועל המקובצים לעלות להושיב את ארץ ישראל ולבנותה ולנטוע בה כל 
עץ מאכל" )המגיד, י' בניסן תרמ"ו )15 באפריל 1886((.24

אומנם בדבריו על חשיבות ישוב הארץ, הדגיש הנצי"ב גם את תרומתה לחיזוק 

השניה  "הסגולה  לעיתון:  מאמר  באותו  שכתב  וכפי  האומה.  אחדות   — נוסף  ערך 

היא ההתאחדות של הרבה דעות שונות למרכז אחד, אשר היא ]ארץ ישראל[ תל 

תלפיות לכל פזורי עם ה', הן במקומות מפוזרים הן בדעות ששונות בהליכות עולם 

של ישראל. וזכינו שזה הענין של ישוב הארץ הוא הבריח התכון המבריח את ישראל 

מקצה העולם ועד קצהו לדעת אחת בזה הענין. ובשעה שכל ישראל נאחדים נקראו 

חברים,25  כולם  הרי  אחד  שכולם  דבשעה  דכ"ז  חגיגה  במס'  כדאיתא  חברים,  כולם 

"כל  שדבריו  ברור  במישרים".  וישפוט  ישכון  א-להים  ובקרבם  וברורים,  אהובים 

ישראל נאחדים נקראו כולם חברים... אהובים וברורים ובקרבם א-להים", "כל סוגי 

בני ישראל", וכן הפנייתו לגמרא במגילה — כוללים גם את עוזבי התורה שנרתמים 

למצוות ארץ ישראל.

הראשון  במכתבו  בדורו.  התורה  עוזבי  של  מצבם  לחומרת  ער  היה  הנצי"ב 

ש"עשה רושם כביר",26 בכסלו תרמ"ו עם הצטרפותו לאגודת "חובבי ציון" בוולוז'ין, 

עזרא  בימי  לאחדות  דומה  תורה,  עוזבי  עם  גם  הארץ,  לישוב  האחדות  כי  הדגיש 

שכללה יהודים שנשאו נשים נוכריות, מחללי שבת ובורים בתורה. "וכמו שהיה בימי 

ויראת ה',  עזרא הסופר שקבץ איזה אלפים בבבל, מכל סוגי בני אדם, גדולי תורה 

וגם מאותם האנשים נושאי נשים נכריות אשר היו מורגלים בחלול שבת ולא ידעו 

 הביאה רבי שלמה דוד, רבה של לאהיסק )להויסק(, בספרו שו"ת בנין שלמה, איידקונן תרל"ג, עמ' 109–110. .23

 וכן אצל אברהם יעקב סלוצקי, שיבת ציון, ורשה תר"ס, עמ' 85; בהוצאת מכון הר ברכה תש"ס, עמ' 7; ועוד. .24

 "ובשעת הרגל ]=נאמנים הכל[ אף על התרומה. מנהני מילי? אמר רבי יהושע בן לוי: דאמר קרא 'ויאסף כל  .25

איש ישראל אל העיר כאיש אחד חברים' ]שופטים כ, יא[ — הכתוב עשאן כולן חברים" )חגיגה כו, א(.

 משה צינוביץ, עץ חיים, תל אביב תשל"ב, עמ' 343. .26



247  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

את התורה כלל, כל אלה נתקבצו והכינו ישוב הארץ בערים, עד שאחר כך נתמלאה 

הארץ מבניה — כן עלינו להתעורר לקול רצון ה' הנשמע מקצה העולם ועד קצהו" 

)המגיד, כ"ה בכסלו תרמ"ו )3 בדצמבר 1885((.27 

יהודים שנישאו לגויות ועמדו על סף התבוללות התעוררו ל"קול רצון ה'", היו 

בין אלו ש"הכינו ישוב הארץ" וזכו להיות בין בוני בית המקדש. כך הבהיר הנצי"ב 

גם בשנת תרנ"א, בקריאה לציבור שומר התורה והמצוות לתרום לארגון חובבי ציון. 

כנגד החשש הרעיוני והרגשי שישוב הארץ ייעשה בידי עוזבי תורה, הבהיר הנצי"ב: 

"כך ברצונו יתברך שתתישב הארץ לאט לאט... ואין לנו לחשוב מחשבות כי ראוי היה 

הדבר הגדול הזה באופנים אחרים... אחרי אשר אנו רואים מתוך עלילותיו... ואין לנו 

להתחכם לאמר כי נצרך להיות באופן אחר" )מאמר "ראשית כבאחרית", נדפס בתוך שיבת ציון, 

תר"ס עמ' 17–18; תש"ס עמ' 17–18(.

הוא  מי  עם  היטב  ידע  ציון",  "חובבי  תנועת  מגבאי  אחד  בהיותו  הנצי"ב,  אכן 

הרב  ידידו  אל  תרמ"ח  בשנת  במכתב  שהעיר  וכפי  הארץ,  לישוב  פעולה  משתף 

הד"ר  ביד  ]=אודסה[  באדעסא  המרכז  "ועתה  לוצין:  של  רבה  יחיא  דון  אליעזר 

ומסופק אני בהנהגתם".28 את תוארו של  לילינבלום הידוע,  וסופרו הוא  פינסקער, 

דת  כנגד  הפומביות  בהשקפותיו  כידוע  להבין  יש  "הידוע",  ליליינבלום,  ליב  משה 

ישראל.29 הספק ביחס להנהגת "חובבי ציון" אכן הטריד את הנצי"ב, אולם בפועל, 

לצד טרדותיו הרבות בראשות הישיבה בוולוז'ין, הוא לא נמנע מלשתף פעולה עם 

יהודה לייב פינסקר, יושב ראש האירגון ומשכיל ידוע, עד ימי זקנתו.

לצד שיתוף הפעולה עם חילונים בהנהגת "חובבי ציון", הנצי"ב עמד על יישום 

לדידו,  בפרהסיה.  שבת  מחללי  בארץ  ליישב  שלא  האירגון,  הנהלת  חברי  החלטת 

יושבי הארץ עצמם צריכים להיות שומרי תורה. עם זאת, ביחס לטענות על חילולי 

 וכן שיבת ציון, תר"ס עמ' 6; תש"ס עמ' 6. ראו גם אצל הרב ד"ר בועז הוטרר, ובשנה השביעית א, מכון הר  .27

ברכה תשע"ח, עמ' 222 הע' 3. יש להעיר כי למעט ההסכמה על "למען ציון" להלן, כל אגרות הנצי"ב שהובאו 

כאן הושמטו מספר "אגרות הנצי"ב מוולאזין", זאת בהתאם למדיניות הרב יעקב קוסובסקי-שחור, נין-נינו של 

גיס הנצי"ב, עורך הספר, לצנזר את פעילותו של הנצי"ב בתנועת "חובבי ציון", ולצמצם ככל הניתן את דברי 

הנצי"ב על אופן קיום מצוות ישוב ארץ ישראל בדורו. כאן ציינו למקורות הראשוניים שבהם נדפסו האגרות. 

יצוין כי קובץ מסודר ובו 31 מאגרות הנצי"ב על ישוב הארץ נדפס בידי הרב אהרון אייזנטל בתוספת הקדמה, 

הערות תורניות והיסטוריות, וכן ניתוח סיכום, תחת הכותרת 'אגרות הנציב', בתוך: ארץ צבי: קובץ מאמרים 

בענייני ארץ ישראל, ירושלים תשמ"ט, עמ' 90–148.

 המגיד, י"ד באדר תר"ן )6 במרץ 1890(; בצלאל לנדוי, 'הנצי"ב מוואלוזין במערכה למען ישוב ארץ ישראל  .28

בקדושתה', ניב המדרשיה יא, תמוז תשל"ד, עמ' 272.

 ראו אצל הרב הוטרר, שם, עמ' 196. אגרת זו הזכיר הנצי"ב גם באגרתו אל רבי צבי הירש ליפמן רבה של  .29

'הנצי"ב מוואלוזין  1890(; בצלאל לנדוי,  )20 באפריל  איהומן, לימים מרבני המזרחי, בהמליץ, ל' בניסן תר"נ 

במערכה למען ישוב ארץ ישראל בקדושתה', ניב המדרשיה יא, תמוז תשל"ד, עמ' 273. ראו עוד אצל הרב אלי 

קלינג, 'הנצי"ב וחיבת ציון: מאבקים וביקורת', קול מהיכל י, אלול תש"ס, עמ' 163. 



 בארות |  248

שימלח לאירוצ ברה

כי  בסלוצק  ציון"  "חובבי  ראשי  אל  תרמ"ט  משנת  במכתב  הוסיף  במושבות,  שבת 

אף שלמיטב ידיעתו אלו דברי "דִִבת שקר" חסרי בסיס, "ולְְמוּדִִים אנחנו להשתמט 

מישוב הארץ בטענה זו", הרי "...אנו אין לנו להתחכם הרבה. במה שאנו יכולים לתקן 

הנהגת יושבי הארץ וודאי ראוי ונכון. ואם מכל מקום יש עובר על התורה — הלמענו 

המגיד  מכבי  זונדל  חיים  הרב  אצל  )הובא  מצוה"  הוא  שמה  הישיבה  וגם  ח"ו?!  ארץ  תעזב 

מקמניץ, אמרי חיים תל אביב תרפ"ט, עמ 223; ועוד(. 

הנצי"ב ידע היטב את רוח הזמן, ואת העובדה שבארץ ישראל עשויה להיחלש 

שמירת המצוות. ועם זאת, בהסכמתו לספרו של ר' יעקב הכהן פלקסר "למען ציון" 

יקרה  מצווה  על  לוותר  אין  עומדת,  במקומה  שהזהירות  אף  כי  הדגיש  תר"ן(,  )וילנה 

כיישוב ארץ ישראל: "ומזה אנו רואים כי אין להקל במצות הישוב משום שרואים שם 

איזה עוברי תורה... והרי לא גרע ממה שהיה ישיבת ארץ ישראל משיא לעבודה זרה, 

כמו שידוע באגדה דפרק חלק כמה היה קשה ליזהר מעבודה זרה ]סנהדרין קב, ב[, 

ומכל מקום אין זה מתקבל בעיני ה', אלא המצוה במקומה, ומחויב להיזהר, ומי שאינו 

נזהר הוא רשע ועונו ישא, אבל אין אנו אחראין לזה". 

במכתב נוסף משנת תר"ן )שנכתב לרב אהרן יהודה שולמן, דיין ומראשי קהילת רזיצה(, שב 

והזים הנצי"ב טענות כנגד שמירת המצוות של מתיישבי גדרה, והוסיף: "אולם אפילו 

בהיותו  בפרצות  לעמוד  הרגלו  מצד  הוא  בגלוי,  גדר?[  ]צ"ל  דרך  פורץ  ומי  מי  היה 

בחו"ל... ומה גם עתה אשר קול דודי דופק בהמון ישראל להושיב נשמות הארץ, ואין 

סיבה להגיד כי ארץ הקודש גורם פריצות ח"ו, ודאי אין לנו להתחכם ולהמאיס את 

ארצנו בעינינו ח"ו, אפילו אשר נמצא בה הולך שובב בדרך לבו" )כתבים לתולדות חבת 

ציון, תל אביב תרצ"ב, כרך ג, עמ' 4–5; תל אביב תשנ"ג, כרך ז, עמ' 223–233(. אחדות ישראל גם עם 

עוברי עבירה היא יסוד חיוני בישוב ארץ ישראל, ולצד זאת היא מחייבת את שומרי 

התורה להיות זהירים וקפדנים באמונתם.

ההשלכות הבלתי צפויות של המחלוקת

נשוב אל דברי הנצי"ב בתשובתו בדבר המחלוקת בחארקוב. כך ביאר שם את הכתוב 

"על כן יאמרו המושלים באו חשבון" )במדבר כא, כז; ובקצרה בהעמק דבר שם(: 

וזה המוסר למדו ]חז"ל[ מהא שהגיע ממלחמת סיחון עם מלך מואב הראשון. 

ודייק הכתוב "הראשון".30 שהיה עד כה הנהגת מואב שלא על ידי מלך, ועלה 

בדעת רוב המדינה לעשות להם מלך, והיה איזה צד שלא רצו בזה, וכסבורים 

 "כי חשבון עיר סיחון מלך האמורי הוא, והוא נלחם במלך מואב הראשון ויקח את כל ארצו מידו עד ארנון"  .30

)במדבר כא, כו(.



249  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

ללחום  סיחון  את  הביאו  עשו?  מה  כה.  עד  שהיה  כמו  שיהיו  המדינה  שטובת 

את המלך, וכסבורים שאם ינצח סיחון הלא יהרוג את המלך, ויעשו בזה טובה 

שנלחם  מזה?  יצא  ומה  עולם.  של  חשבונו  באו  לא  אבל  דעתם.  לפי  להמדינה 

במלך מואב הראשון, "ויקח את כל ארצו מידו", הרי הרעו להמדינה הרבה ע"י 

מחלוקתם ומעשיהם בלי חשבון. 

הנצי"ב לימדנו כי בארץ מואב ניטשה מלחמה פנימית על המלוכה הלגיטימית. הצד 

שהפסיד פנה אפוא אל המלך סיחון, הזמין אותו לכבוש את הארץ ולהרוג את המלך 

הנוכחי, וציפה שלאחר מכן יקבל מסיחון את ממלכת מואב על מגש של כסף. ומה 

אירע? סיחון פלש אל מואב, כבש את הארץ כולה וחולל בה נזק אדיר. 

פרשנות זו דומה באופן מרתק — לא ייתכן שיצא מקולמוסו של הנצי"ב במקרה 

והורקנוס, אותו הזכרנו למעלה. על  — לאופן שבו פעלו שני האחים אריסטובלוס 

המאורעות  לבירור  הנצי"ב  בעיני  נאות  כמקור  הזכרנו  שכבר  "יוסיפון"  ספר  פי 

ההיסטוריים, במסגרת מאבק הירושה החמור ביניהם, פנה אריסטובלוס אל סקאורוס, 

פקודו של הגנרל הרומאי פומפיוס, כדי שיכריע במחלוקת היהודית הפנימית בדבר 

)גם הורקנוס פנה, אולם השוחד של אריסטובלוס היה רב וסקאורוס בחר בו(.  המלוכה בירושלים 

התוצאה היתה העמקת האחיזה הרומאית ודעיכת מלכות ישראל, עד חורבן הבית. 
בספר "יוסיפון" עסק בנושא זה בהרחבה.31

נראה שבעיני הנצי"ב חורבן ארץ מואב נכתב בתורה כנבואה שנצרכה לדורות. 

אם היו שני האחים הניצים לומדים תורה כיאות, היו לומדים ממנה גם לדורם ונמנעים 

מהכנסת גורם זר ובעל אינטרס למחלוקת פנימית. למרבה הצער ההיסטוריה חזרה 

על עצמה. אולם גם אם הם לא למדו — אנו בהחלט יכולים ללמוד. הנצי"ב הדגיש 

כללי;  באופן  חשבון"  "בואו  אלא  זר,  גורם  להכניס  שלא  רק  אינו  הלימוד  שעיקר 

 "בימים ההם אחרי מות אלכסנדרה המלכה כמשלש חדשים, התגרו מלחמה שני האחים הורקנוס הגדול  .31

ואריסתובלוס הקטן... ותהיה מלחמה הזאת ביניהם חזקה מאד על ירדן יריחו, וישפך דם נפשות עד אין מספר 

אריסתובלוס..."  וינצח  ירושלם  שערי  עד  והכות  הלוך  אחריהם  גבוריו  עם  אריסתובלוס  וירדוף  מישראל... 

)יוסיפון, פרק לו(. "וישבע לו הורקנוס להשיב את כל הארץ ואת עשרת הערים ההם... ויאסוף את כל צבא גבוריו 

כראות  ויהי  גדולה...  מלחמה  בם  ויתגר  לקראתם  אריסתובלוס  ויצא  ירושלם...  על  להלחם  וילך  עמהם  ויסע 

אריסתובלוס כי נפל המון רב מחיל יהודה על הורקנוס, ויעזוב את המחנה וינס אל ירושלם בדד ושומם..." )שם, 

פרק לז(. "בימים ההם פומפיוס הגדול שר צבא רומי יצא בחיל כבד... וישלח את סכאורוש ]=סקאורוס[... ויבא 

סכאורוש לדמשק, וישלח אליו אריסתובלוס מלאכים לקראתו להיות בעזרתו, וישלח לו זהב רב למנחה. ויקח 

סכאורוש את הזהב מיד מלאכי אריסתובלוס וישלח אגרת אל הרתם מלך הערב לאמר, חדל לך מעל ירושלים... 

ויחדל מעל ירושלם וילך לו, וגם הורקנוס ואנטיפטר הלכו עמו, כי כשל עוזר ונפל עזור, ואז יצא אריסתובלוס 

תיאור  ]מכאן  במלחמה...  וינצח  ואנטיפטר...  הורקנוס  ואחרי  הרתם  אחרי  וירדוף  עמו,  מעט  ומתי  מירושלם 

כרוניקת התרחבות השליטה הרומית בארץ[" )שם, פרק לח(.



 בארות |  250

שימלח לאירוצ ברה

יתגלעו  שהן  האפשרות  את  לשקלל  וחובה  צפויות,  בלתי  תוצאות  יש  למחלוקת 

כאשר באים לפתוח בה.

מתי מותר לעשות מחלוקת עם רשעים?

עשוי להימצא מי שיטען שדברי הנצי"ב מוסבים רק על מלחמות בין יהודים צדיקים, 

או לכל הפחות מלחמות בין צדיקים ובין משכילים וחילונים שסכנתם מתונה. אולם 

אמונת  את  המסכנים  "החמורים",  הרשעים  כנגד  "מוצדקות"  מלחמות  לגבי  מה 

ואף  ממש,  של  מצווה  מלחמת  זו  לכאורה  ומוסרים?  מדיחים  אפיקורסים,  ישראל? 

לבחון  מקום  ואין  מעלין",  ואין  "מורידין  בדין  שמתבטאת  גדורה  הלכתית  חובה 

בדקדקנות את שלהבת אש הקודש. נראה שהנצי"ב חשש מהבנה כזו, לכן המשיך 

והדגיש בדבריו על מחלוקת חארקוב:

והנני מפרש עוד מה שאמר דוד המלך בתהלים קל"ט ]פסוקים כא-כד[: "הלא 

משנאיך ה' אשנא וּבִִתְְקוֹמְְמֶֶיךָ אתקוטט, תכלית שנאה שנאתים וגו', חקרני אל 

י, וראה אם דרך עֹֹצֶֶב בי ונחני בדרך עולם" ...והנה  רְְׂשַׂעַַּפָּ ודע לבבי בחנני ודע 

והמסורות, כדתניא באבות  והמדיחין  משמעות "משנאיך"32 המה האפיקורסין 

שיחקור  ]א[  מה'  וביקש  ורודפם,  שונאם  שהוא  דוד  ואמר  )פט"ז(,33  נתן  דרבי 

ולדעת לבבו, אם אינו נהנה מזה שרודפם; ]ב[ "בחנני ודע שרעפי", אם חשבוני 

יפה, שאני עושה מצוה בזה יותר מהעבירה שמתקוטט ועושה מחלוקת. "וראה 

אם דרך עוצב בי", שבאמת הנני נהנה מעבירה זו או אין חשבוני יפה, אזי טוב 

לפני שתנחני "בדרך עולם" ]=ילך לעולמו[, שהרי לא אוכל לעשות תשובה על 

זה, אחר ]מפני[ שאני חושב שהצדק עמדי. 

 כאמור למעלה, בתשובה זו יש שינויי נוסח בין הנדפס בעיתון והנדפס בשו"ת "משיב דבר". בציטוט זה,  .32

החל מהאמור "והנה משמעות משנאיך" וכו', נדפס בעיתון: "ויש להבין למאי בקש המות ולא לעשות תשובה 

כמו במעשה דבת שבע, אלא הענין שאמר דוד שהוא רודף שונאי ה', ואע"ג שאסור לרדוף ישראל ולשנא אותו, 

אבל באשר חושב כי המה משנאיך ה' ע"כ אשנא אותם, ע"ז אמר דוד חקרני אל ודע לבבי, אולי יש לי רצון בלב 

לרדוף אותם. בחנני ודע" וכו'. כלומר: בנוסח שנדפס בשו"ת הובררה עבירת המחלוקת גם עם "האפיקורסין 

והמדיחין והמסורות".

 "ושנאת הבריות כיצד? מלמד שלא יכווין אדם לומר: אהוב את החכמים ושנא את התלמידים, אהוב את  .33

התלמידים ושנא את עמי הארץ, אלא אהוב את כולם, ושנא את האפיקורסין והמסיתים ומדיחין, וכן המסורות. 

וכן דוד אמר 'משנאיך ה' אשנא ובתקוממיך אתקוטט תכלית שנאה שנאתים לאויבים היו לי'" )אבות דרבי נתן, 

נ"א, סוף פרק טז(. הנצי"ב ציטט את דברי האבות דרבי נתן בפירושו על שיר השירים )ח, י(, מהם לכאורה יש 

מקור לפיו חובה לשנוא את האפיקורסים, המדיחים והמוסרים. אולם ביחס לאפיקורסים, הבהיר הנצי"ב כי 

שהם  אף  המאמינים בהשגחה,  אבל  )אתאיסטים(,  העולם  על  ה'  השגחת  את  שוללים  אשר  כאלה  רק  לשנוא 

מבזים ושונאים תלמידי חכמים — אף שחז"ל כינו אותם "אפיקורסים" — אין לבזות ולשנוא. בעניין זה עסקנו 

לעיל בפרק "היחס לעוזבי המסורת בעת החדשה ובכלל".



251  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

לשיטת הנצי"ב תמיד יש לנקוט בשכל ישר, וציווי חז"ל "בואו ונחשב חשבונו של 

עולם, הפסד מצוה כנגד שכרה ושכר עבירה כנגד הפסדה", הוא הדרכה מחייבת גם 

כאשר הצדיקים רוצים לפעול נגד השפעתם של רשעים. חשוב גם להזכיר שעל פי 

רוב, "האפיקורסין והמדיחין והמסורות" אינם שוקטים על שמריהם, אלא מוסיפים 

אבל  כנגדם.  הגנה  למלחמת  לצאת  ה'  יראי  חובת  לכאורה  בעולם.  רעה  עת  בכל 

לשיטת הנצי"ב גם במחלוקת עם רשעים אלו יש עדיין ממד ברור של עבירה )"העבירה 

שמתקוטט ועושה מחלוקת"(. אסור לצדיק לפתוח בהתקוטטות עם הרשעים קודם שבחן 

את שני הסייגים אותם הציב הנצי"ב: א. שלילת סרך של נגיעות אישיות ורווחים מן 

כזו  בחינה  שראינו,  כפי  צפויות.  והבלתי  הצפויות  ההשלכות  בחינת  ב.  המחלוקת. 

דבר,  )הרחב  התורה  על  בפירושו  הנצי"ב  כתב  גם  כך  למינימום.  מחלוקות  מצמצמת 

במדבר כא, ל(, שרדיפת אדם בגלל עוול, ואפילו הוא רשע — עבירה היא, אלא שהותרה 
לאחר חשבון כראוי.34

מאמרו של הנצי"ב "על ימין ושמאל" תואם במובהק את העקרונות האלה. בעבר 

קנאי הפרושים פתחו במאבק "מוצדק" כנגד הצדוקים, המינים אשר כפרו בעיקרי 

"יוסיפון",  וספר  החורבן  אגדות  שמלמדים  כפי  אולם  פה.  שבעל  ובתורה  האמונה 

הם לא השכילו להבין כי גם מה שמתחיל מתוך שאיפה טובה, עשוי להיגמר בחורבן 

בית המקדש. שפיכות דמים בין קבוצות חברתיות הוא עניין שלא ניתן לשלוט בו, 

והוא עלול למוטט את החברה כולה. זהו יחסו של הנצי"ב לתנועת הפרדת הקהילות 

מעשה  הוא  האומה  שפילוג  מלמדים  ההיסטורי  והניסיון  תורתנו   — החדשה  בעת 

השלכותיו,  את  מראש  לחזות  נצליח  לא  אם  צפויות.  ובלתי  מסוכנות  שהשלכותיו 

משימה שנראית על פי הנצי"ב כמאתגרת במיוחד — עלינו להימנע מהמהלך.

גם במכתב אל אחיינו בטבריה ר' אלכסנדר זיסקינד שחור, בערב הפסח תרמ"ב 

השני,  המקדש  בית  שבתקופת  בקנאים  דנים  אנו  שכאשר  הנצי"ב  הדגיש   ,)1882(

כנגד  הקנאים  של  האותנטית  נפשם  מסירות  נפרדות:  סוגיות  שתי  בפנינו  עומדות 

הצדוקים )המינים(, והאם קנאות זו היתה מוצדקת בחשבון היסטורי ארוך. 

 "אלא לא דברו כאן בענינים שבין אדם לשמים, אלא בעניני הליכות עולם. דיש עושה מחלוקת בשביל  .34

שרוצה לעשות מצוה, שגורם בזה לידי מחלוקת, ויש מחשב לרדוף את הרשע או את הצבור בשביל איזה עוול, 

ואף על גב שהוא עבירה לרדוף, מכל מקום מחשב שיקבל שכר על עבירה לשמה... אך אפילו הוא מושל ביצרו 

ומכוין אך לשם שמים, עדיין עליו לבא חשבונו של עולם — אם כדאי הפסד מצוה שיגיע על ידי שיעשה, כנגד 

שכרה, כי יכול להיות שההפסד שיגיע על ידי המחלוקת רב על השכר ממנה... ובא על זה משל הקדמוני מסוים 

בתורה, ללמדנו דעת שלא לעשות עבירה לשמה, ובזה נכלל רדיפה לאדם ומחלוקת, אם לא שיהיה מושל ביצרו.

ובדומה: "ומזה יש ללמוד דהבא לרדוף את הרשע על דבר שחייב באמת, מכל מקום יש להזהר שלא ירדפנו 

מי שהוא שונאו ומבקש רעתו... והיינו דאיתא במדרש קהלת על הפסוק 'והא-להים יבקש את נרדף' )קהלת ג, 

טו( — אפילו צדיק רודף רשע, פירוש, ומה שרודפו יש בו הנאה עצמית שוב נענש על זה" )הרחב דבר, שמות 

לב, כח(.



 בארות |  252

שימלח לאירוצ ברה

וכן הוא בכל דור. בבית שני, ששלט בה יצרא דאפקורתא היינו צדוקים כידוע, 

נגד זה נמצאו מקנאים נפלאים מאד שהשליכו נפשם מנגד ממש על קנאת ה' 

כזה,  עמוק  חשבון  לבא  לנו  לא  זאת   — לא  או  צדק  בחשבון  הי'  אם  צ-באות. 

ביופי  ליפותה  המבקשים  בבניה  המבעטת  הזקנה,  אמנו  תולדות  אלה  אבל 
אומות העולם.35

בהתאם ללימודו ההיסטורי ממחלוקות פנימיות עגומות, הבהיר שם הנצי"ב שהיה על 

ר' יחיאל מיכל פינס, שביקש להוביל מוסדות לימוד מתקדמים בירושלים, להתחשב 

בקנאותם המופלגת, "גם בדרך של שגעון", של ירושלמיים שהתנגדו לשינויים שהציע 

במתכונת בתי הספר, בין אם קנאותם מוצדקת או לא. "מה לנו לבקש חכמה ודעת 

וחשבון במעשי המקנאים בדור החיה?!". על כל פנים, יש לשים לב להדגשת הנצי"ב 

שהלוחמים כנגד הצדוקים היו "מקנאים נפלאים מאד" שפעלו לשם שמים, אולם אין 

זה מלמד שמעשיהם היו מוצדקים. כפי שהנצי"ב כותב, מגבלות ההתכתבות ההיא 

לא איפשרו לו לעסוק שם בנושא זה. על כך האריך במקומות אחרים, כפי שראינו 

בפרק זה.

בדומה לכך, גם במאמר זה הבהיר הנצי"ב שכל קנאות, אפילו לשם שמיים כנגד 

בנזיפה  להסתיים  ואף  תורה,  פי  על  אסורה  להיות  עשויה   — גדולים  רשעים  גויים 

תלמיד  להיות  שמוכרח  פשיטא  המצות,  במעשה  חסידותו  "הנוהג  שהרי  חמורה, 

חכם ולומד ושונה איך להיות נזהר במצוה על פי דעת תורה, ולא יהא בא לעשות זר 

מעשהו ]על פי ישעיהו כח, כא[ שלא על פי דעת תורה, ח"ו. והרי לוי ופנחס שניהם 

קנאו על הזנות ומסרו נפשם על זה, והנה פנחס עלה בשביל זה לגרם המעלות, ולוי 

גער בו אביו, וכיוצא בזה הרבה". מעשה שכם נעשה כנגד גויים רשעים שהתאכזרו 

211; אגרות הנצי"ב מוולאזין א,   כתבים לתולדות חבת ציון וישוב ארץ ישראל א, תל אביב תשנ"ג, עמ'  .35

סי' לח עמ' עח. יצוין כי העורך הרב יעקב קוסובסקי-שחור, נין-נינו של גיס הנצי"ב, הסיר בעקביות את שמו 

ותיאוריו של הרב פינס )"החכם ושלום מוה"ר מיכל פינס", "האדם המעלה ר' מיכל פינס נ"י", "באדם המעלה 

רמ"פ נ"י", "מעלת כבוד החכם פינס שי'", "להחכם פינס נ"י", "החכם פינס שי'", "להחכם פינס נ"י", "החכם 

פינס נ"י", "לה' ולפינס", "הרב החכם פינס נ"י"(, ובמקביל הוסיף בגוף דברי הנצי"ב לשמו של "הגאון וצדיק 

ר"י ליב שליט"א", "הגאון וצדיק ר"י ליב", את שם משפחתו — דיסקין. בנוסף, במהדורת דרויאנוב ישנם קווים 

מפרידים המסמנים הסרת טקסטים ) — – — (, אשר לדברי המעתיק הוסרו מפני "שאין להם עוד ערך וחשיבות 

כלל" )כתבים לתולדות א, עמ' 36(. כמעט תמיד הוסרו סימנים אלו ללא הותרת זכר בכרך אגרות הנצי"ב. עם 

זאת, בשולי המכתב בכרך האגרות נוספו שורות אחדות שלא נדפסו בידי דרויאנוב.

גם באגרת זו הזכיר הנצי"ב בעקביות ובדייקנות את שיטתו, שהן רבי יהושע ליב דיסקין והן בן מחלוקתו ר' 

ואף  בירושלים.  וקטטה  ריב  של  צפויות  הבלתי  התוצאות  על  מראש  לחשוב  צריכים  היו  פינס,  מיכל  יחיאל 

רמז בלשון עדינה כי התערבותו של הרב דיסקין במחלוקת עשויה היתה לנבוע מנגיעות אישיות. עוד על כך 

ראו אצל ר"א הנקין, ' החרם על רי"מ פינס בירושלים וקשריו עם גיסו רבי דוד פרידמן', המעין ]מט, ב[, טבת 

תשס"ט, בעיקר עמ' 20–21.



253  |  גליון 1 • אדר תשפ"ו

ותלהקהי פרדתהל ע ב"הנצי תנשמ :אל"משו ןימי לע"

רשעים.  גויים  אותם  את  שמיגר  לוי  בבנו  גער  אבינו  יעקב  זאת  ובכל  יעקב,  לבית 

מדוע? ממשיך הנצי"ב: "והוא משום שנדרש לזה דיוק רב, לשקול הפעולה לפי הזמן 

והמקום, וגם בכמה דברים נדרש לדעת כללי התורה שאינם מבוארים כל כך". עובד 

ה' שוקל את דרכו בישוב הדעת, בהתאם לתנאי המקום והזמן, בדייקנות ובהתאם 

לדיני התורה ותכליתם.

המצוות  שומרי  של  עולמם  ותפיסת  עולמו,  מתפיסת  נגזרים  אדם  של  מעשיו 

נגזרת מלימוד התורה. במבט תורני צר פעלו קנאי הפרושים בהתאם לדיני התורה 

של "מורידין ואין מעלין". אולם הנצי"ב מלמדנו שאם הם היו שוקלים את פעולותיהם 

"לפי המקום והזמן" ובהתאם ל"כללי התורה שאינם מבוארים כל כך" — היו יודעים 

ומבינים את חומרת תוצאות מעשים אלה ונמנעים מהם, ובמבט ארוך טווח אפשר 

שחורבן הבית היה נמנע, או שממדי החורבן והגלות היו מצטמצמים. 

סיכום

התנגדותו של הנצי"ב להפרדת הקהילות נשענת על שני יסודות: הסכנה הקיומית 

שבמלחמת אחים, כפי שלמדנו מימי הבית השני, וחוסר התוחלת המעשי שבמהלך 

כזה, הנוגד את טבע האדם החותר לקרבה. החשש מחורבן פנימי וההכרה במגבלות 

גם  לשיטתו,  לכן,  ההיפרדות.  רעיון  לשלילת  הנצי"ב  את  מובילים  יחדיו  המציאות 

כאשר ירא ה' רואה לנגד עיניו "מלחמת מצווה" כנגד רשעים, עליו לערוך תחילה 

את "חשבונו של עולם" ולבחון את המציאות בעיניים פקוחות: אם המחלוקת עמם 

תוחלת  חסרת  שהיא  או  צפויות,  לא  שתוצאותיה  אחים  למלחמת  לגרור  עלולה 

מעשית — היא הופכת למכשול ולעבירה, ויש להימנע ממנה.

משנת הנצי"ב יונקת משני מקורות המשלימים זה את זה: האחד הוא מקורות 

התורה וההיסטוריה, דברי חז"ל וספר "יוסיפון", המלמדים על חוסר היכולת לשלוט 

האדם  בטבע  ההתבוננות  הוא  והשני  שבגינה.  החורבן  סכנת  ועל  המחלוקת,  באש 

וישראל, המלמדת שגזירת ההיפרדות לא תחזיק מעמד. 




